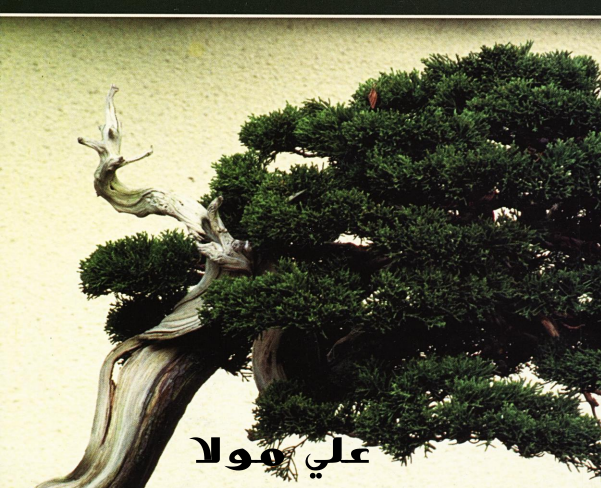


# قاموس أساطير العالم

آرثر كورتل

ترجمة: سهى الطريحي

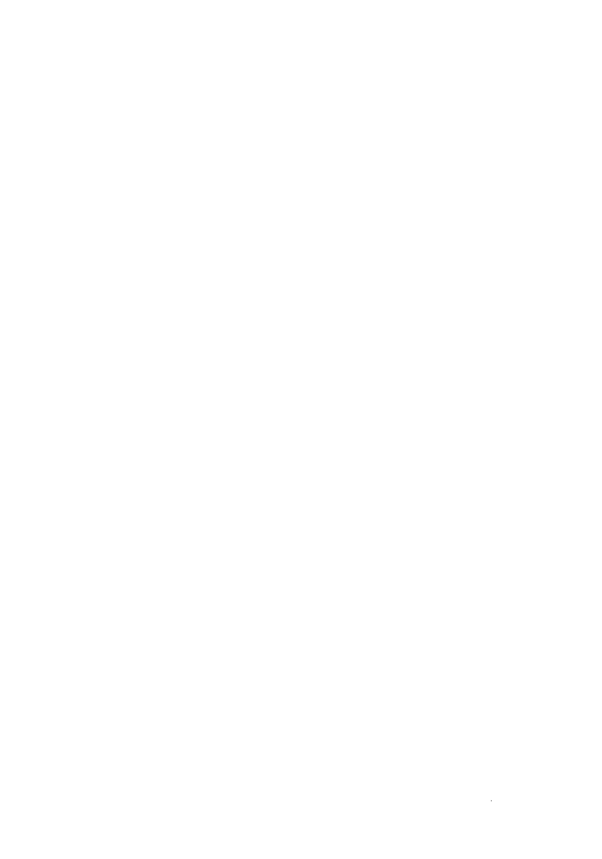


للمزيد من زاد المعرفة وكتب الفكر العالمي

اضغط ( انقر ) على الرابط التالي

www.alexandra.ahlamontada.com

# منتدى مكتبة الإسكندرية



# قاموس أساطير العالم

اسم الكتاب: قاموس أساطير العالم اسم المؤلف: آرثر كورتل اسم المترجمة: سهى الطريحي القيــــــاس: ١٤,٥ × ٢١,٥ عدد الصفحات: ٢٥٦

© جميع الحقوق محفوظة Copyright ninawa



سورية . دمشق. ص ب ٢٦٥٠ تلفاكس: ٢٣١٤٥١١ ٢ ٩٦٣ + هاتـــف: ٢٣٢٦٩٨٥

E-mail: minawa/a/scs-net.org www.ninawa.org

التنضيد والإخراج والطباعة: القسم الفني ـ دار نينوى

# قامـوس أساطير العالم

آرثر كورتل

ترجمة سُهى الطريحي



#### مقدمية

#### معنى الأسطورة

عند ظهور إيزيس الآلهة الفرعونية للوشيوس أبوليوس كما ذكر ذلك في قصته «الحمار الذهبي» خاطبته قائلة «أنا الطبيعة والإم العالمية وسيدة العناصر الاربعة والطفلة الاولى للزمن وحاكمة الارواح وملكة الاموات والخالدين، أنا الصورة الظاهرة لكل الآلهة الذكور منها والإناث والعقدة التي أحملها تحكم اعالي السماء السلامعة، وجميع رياح البحار، والسكون المطلق للعالم السفلي. ورغم عبادتي بمختلف المظاهر المعروفة بعدة مسميات واسترضائي بمختلف المظاهر المعروفة بعدة مسميات البوليوس ذلك في القرن الثاني قبل الميلاد، وبعد عناء في التفتيش عنها اليونان أو اثيوبيا أو المشرق، ويضيف أبوليوس في كتابه وعلى لسانها قائلاً اليونان أو اثيوبيا أو المشرق، ويضيف أبوليوس في كتابه وعلى لسانها قائلاً «لقد عرفني الملكة أيزيس».

ان ما ذكرته ايزيس يدل على عالميتها وكانت صورتها متشابهة لدى جميع من عبدوها ووصف ابوليوس فرح رؤياها الذي عوضه عن الم البحث. وهذا المفهوم المكشوف كان يفسر في مبادىء العبادة اليونانية الرومانية، ويظهر الوصف مايمكن ان تؤدي له الاسطورة العليا لأن القصص الاسطورية العظيمة تجذب السلاوعي عند الانسان، وهي تعمل عن طريق الحدس. وقوة الاسطورة كضوء خاطف يضيء طريق المادة وتفسيراتها ويجبر العقل على الاعتراف بالحاجة لفهم كاف لما تملكه الاسطورة من قوة والى زخم المعاني الموجودة في الشعر.

### أصل الأسطورة

ان الاهتمام الحديث بالاسطورة بشكل أعترافاً عناماً بقوة هذه القصص الشعريـة، ولكن لازال هناك عدم اتفاق على مـدى قوة الاسطورة فأفلاطـون مثلاً والذي كان أول من استخدم كلمة الاسطورة لم يعن في تعريفه اكثر من حكاية القصص والتي توجد فيها عادة شخصيات اسطورية، اما أشخاصها الرئيسيون فلم يكونوا الهة دائماً لأن اليونانيين كان لديهم عدد لا يحصى من الابطال مثل هرقل وجيسون وثيوس، وهم أشهر ابطالهم، وربما اخذ هرقل أعماله الأثني عشر بسبب عداء الآلهة هيرا، ولكن مغامراته الإنسانية الخارقة لاترقي إلى حد الالوهية، ويبقى النموذج للانسان الذي لايقهر. وتقول نظرية اخرى ان الاسطورة مستقاة من الطقوس وهذه النظرية مفتوحة للتساؤلات حتى في تقاليد غرب آسيا الاسطورية التي تعتبر المنبع الأول لهذه الشهادة. فيان جلجيامش ملك الملحمية البابلية أضفيت عليه في الاسطورة صفات شبه الهية، فهيو شأنه شأن هرقل ابن احدى الالهة، وهو من البشر الفانين وعوميل في اغلب فصول الملحمية كانسيان لاكأله . أما النظرية الثانية عن أصل الاسطورة فيقولون عن عدم امكان التفريق بين الاسطورة والفولكلور وقد ذكر بهذا الخصوص أحد رجبال الاسكيميو «ان اقاصيصنا عن تجارب الرجال، وعن الاشياء، وهي ليست اشياء جميلة دوماً وعندما أقص الاسباطير فأنا لااتحدث فيها كقصة بل تمثل القصة حكمة أجدادنا الذين يتكلمون من خلالي». من ناحية اخرى ينظر إلى الاساطير كقصص شعبية يقوم الشعراء باعادة صياغتها لتمتص جزءاً من المعتقدات الدينية، ومن المستغرب ان نرى اسطورة مقدسة لاتحتوى على ملامح من الحياة، فمثلاً اشارت الاسطورة إلى ان سبب الطوفان في الاسطورة البابلية كان بسبب انتزعاج الالهة من الصوت الذي يصنعه البشر تحت النجوم، بالرغم من أمتنان سكان السماء من البشر لانهم خلصوهم من عناء العمل ولكن الآلهة لم تتحمل الضجة فقامت بكارثة كونية على

شكل مياه الطوفان. وهنا يكمن الفرق بين الفولكلور والاسطورة في التركيز على ما وراء الطبيعة، ويعكس الانشغال بالمشاكل الاساسية للوجود ضد الاهتمام بالرواية وفي الجانب المضاد لهذه النظرية يقع «كويوت» اله الهنود في اميركا الشمالية ورديفه الاوروبي في القرون الوسطى «دينار والثعلب».

ادت تجربة الحياة لدى سكان مالينيزيا الى قيام برونسلو مالينوفسكي في عام ١٩٤٤ ١٩٤٢ بالاستنتاج إلى ان الاسطورة لم تكن رمزية بصورة اساسية وكتب يقول «ان الاسطورة في المجتمعات البدائية في تـركيبها الاصلي الحي ليست قصة بل هي حقيقة تعاش ومن خـلالها يتم التعبير عن الحياة الاعتيادية والقدر واعمال الانسان وهـو اعتراف بالحلقة التي تـربط الماضي بـالحاضر وتأثير الاسطورة في الحياة العادية. ويمثل ذلك رفضاً لحجة المحللين النفسيين المذين يقولون بان وجود نفس خلاقة هو بسبب الاضطهاد الجنسي كما قـال سيغموند فرويد (١٩٥٦—١٩٣٩) حـول عقدة أوديب كـالمصـدر الاصلي لكل شيء. وكتب مالينوفسكي قائلاً «لايمكنني أن اتصور ان ذلك هـو المصدر الوحيد للحضارة والتنظيم والعقيدة»، وقد اختلف كارل يونغ ١٩٦١–١٩٦١ مع فرويد حول ذلك، ويعتبر الاول من أعمـدة المحللين النفسيين اذ اعتقد يونغ بان الفرد يمتلك لاوعيا شخصياً ولا وعياً ، اجتهاعياً ، والأول ممتلء بمادة تخص الفرد والثاني يحتوي على ما ورثته الانسانية من فكر عام ، وهي الصورة الاصلية التي تبث الى لا وعينا حياة سيكولوجية تعود للهاضي ، ويرى يونغ بانها عقل وتفكير أسلافنا القدامى وطريقة رؤيتهم للحياة والعالم والالهة والبشر .

#### مشكلة ما قبل التاريخ:

اذا قبلنا بنظرية يونغ، فان فنطازية اللاوعي الجماعي تنبع من التجربة الحقيقية لاجدادنا القدامي ـ ويمكن ارجاعها إلى رجال عاشوا قبل مليون عام على الاقل وتطور حقل ما قبل التاريخ الى حقل جدي للدراسة، وهذا كله ذو أهمية خاصة للتخصص بالاساطير. ولكن هناك خطراً في بث هذه المعطيات من افكار تم تكوينها من الاساطير المعروفة. فمثلاً توجد بعض الحقائق عن أصل الالهة الام في غرب اسيا وأوروبا، وبطبيعة الحال فان الالهة الام كانت تجد الخصب وتم تمثيلها

على شكل منحوتات لفينوس وتظهر هذه التماثيل النساء باثداء كبيرة الحجم وعجر كبير، واستيراد هذه الاشكال واضح ويمثل حاجة الصيادين القدامي الملحة للاخصاب المتكرر وللنساء - أما الرسوم على الصخور والتي تعود إلى ماقبل التاريخ فتعطينا صورة اخرى لسيد الحيوانات الروح أو الساحر المنظم لعملية الصين، ويظهر الساحر على جدران الكهوف، وكما يحدث الآن في طقوس السكان الاصليين في استراليا فان رديفه ذا القرون يمثل اساطير القبيلة عن «زمن الحلم» وعن الماضي السحيق حيث قامت ارواح الاجداد بالسير على الارض، ولعدم وجود فن يجسد احلامهم فقد ركزوا على التضحية البشرية الموجودة في المجتمعات القديمة. ويظهر ان الصيادين البدائيين لم يعرفوا قدر الانسان ومصيره مع دورة الخضرة من نموها إلى نضجها وأنحلالها وموتها وانبعاثها.

#### التقاليد العظيهة

لقد تم تنظيم هذا الكتاب لبحث سبعة تقاليد عظيمة من الاساطير العالمية خاصة أساطير غيرب وجنوب واواسط آسيا، اوروبا، اميركا، افريقيا، والاوقيانوس. وفي كل من هذه المناطق توجد اساطير متميزة وعظيمة ففي غرب آسيا توجد ملحمة جلجامش السومرية الكونية. أما في أوروبا والاساطير اليونانية فتوجد أسطورة أودن، وفي اوقيانوس بولينيزيا فتروي القصص عن أعمال ماوي، ولكن لاسباب جغرافية فان هناك درجة من التناسق الداخلي يمكن ان نعزوه إلى التأثير المتبادل. ان تأثير الزرادشتية الثنائية على الاديان هي نقطة تجدر الاشارة إليها. وقد تطور تقليدان في الاساطير في غرب آسيا وكان لهما تأثير كبير على أوروبا، بينما تغلغلت اساطير جنوب واواسط آسيا في شرق آسيا بواسطة المعتدات الهندوسية والبوذية.

وفي الوضع المعاصر في الهند، يمكن ابداء الاعجاب بقيمة المعرفة عن طريق القياس، وكما لاحظ هيزخ زمر قائلاً «ان اساطير الهند خدمت وظيفياً بطريقة الحدث لا الكلمة تجربة اليوغا الخفية وكدين ارثوذوكسي». ويتم تأكيد التأثير المفاجىء لان القصص ليست نتيجة التجربة الفردية، وردود افعالها، ولكنها تنتج وتحفظ ويسيطر عليها بالعمل والتفكير الجماعي للمجموعة الدينية، وهي تعيش

وتجددالمصداقية الدائمة كما جاء فيها محتويات عن مختلف الاجيال، ويعاد صياغتها وتركيبها وتعطى معاني جديدة لها من خلال عملية خلاقة غامضة وقبول غريزي جماعي. وهي مؤثرة بصورة أساسية على مستوى اللاوعي والحدس والشعور والخيال. وتطبع هذ التفصيلات نفسها في الذاكرة، وتغوص وتنطبع في الطبقات السفلى للنفس، وعندما يفتش عنها فان لمراحلها القدرة على ان تكشف عن مختلف انواع المعانى بالنسبة للتجربة والاحتياجات الحياتية للنفس.

ان الاختلاف الجذري حول الوقت بين الفكر الهندوسي وعقيدتنا واضح من مفهوم الاسطورة المتجددة فعندما يلتزم الفرد الغريب بالمفهوم القياسي للزمن ويعتقد بان الاحداث هي ظاهرة فريدة، يعتقد الهندوس من جانبهم بان تاريخ الكون هو عملية طبيعية تحدث في حلقات دورية ويتوقعون لها نهاية بعيدة، ولكن انتهاء الخليقة يتم عندهم بعد سنوات طويلة وبعيدة تبلغ المليارات من السنين، وتوجد طبقة «الجين» المتطرفة في اعتقادها بعدم وجود الزمن، وهذا معتقد هندي قديم ليس فيه مجال للخلق أو فناء الكون وقد شاركهم الاغريق حول مفه وم الزمن المتكرر ولكنه لم يكن بحجم المعتقد الهندي.

ويمكن القـول ان سعـة العقل الهنـدوسي يمكن ان يتـلاءم مـع مفهـوم الاسطورة وتطورها، وبالنسبة للحجم فـان الهند تأخـذ اكبر مساحـة من هذه الناحية فملحمة (المهابهارتا) تقع في مئة الف بيت شعري مما يثير الحس الشعري ويتمكن من تقوية الاسطورة. ونحن مدينون لهم باكثر المفاهيم التي تدور حول الاسطورة واسطورتهم شأنها شأن اسطورة البطل ماوي مقتفي الاثـر والذي يصطاد الجزر من اعماق المحيط الهادي، وهؤلاء الشعـراء رموا بسناراتهم بحمى جميلة في اعماق الـلاوعي الخلاق كما يقول يونـغ انها الراحة المعـروفة. ونعلم ان المخـدرات كانت تستخـدم لاثـارة الـلاوعي والرؤى. ففي تـاريخ الاسـاطير يتم استخدام المؤثرات العقلية عندما تكون الطرق البسيطة غير كافية وهكذا ترك هنود شمال اميركا الصيام والتجأوا إلى «البايوتيل»\*

نبتة مخدرة تسبب الهلوسة.

#### الأساطير الحديثة

لقد تمت اعادة الخلق بشكل مكثف حول الاشخاص الاسطوريين مثلما حدث بالملاحم حول حرب طروادة فاصبح يولسيس مثالاً للمسافر الدائم وقبطانا خطيراً لخدمة الانبياء واضيفت عليه المعجزات أما الذي أوجد الديانة «السيكية» غورونانك جاند (٤٦٩ ١-٣٨ ٥ م) فكان صبياً رائعاً يصاحب الرجال القديسين والملائكة وقد حملته الملائكة كما تروي الاسطورة لاستلام تعليمات الالهة والقيام ببعثته في الارض.

ان التصريح بالاتحاد بالذات الالهية لايرتبط بهذا المصلح العاقل ولم تكن له قوى اسطورية كما حدث للحوار بين القديس بطرس وسيمون وماغوس، ولم تقد سوى صلاة هذا المبشر العظيم أي بطرس لاقناع الاله ليخرب سحر الكنعانيين فوق معبد روما مما حدا بسيمون بالسقوط على الأرض وكسر ساقه في ثلاثة مواضع ــ ان هذا المل المتخدام الاشخاص الهامين في الاسطورة لم يقض عليه في الوقت الماضي ومن الغيد إن ذا حظ مثلاً عبادة الفرد في الدول الشيوعية فتهديم تمثال ستالين في ثورة منفاريا لعام ١٩٥٦ كان عملاً رمزياً اذانه صور سكان بودابست الغاضبين ضد 1 اغية مستبد، ومن ناحية اخرى نلاحظ الحزن على وفاة كندى. وبعد وفات وسنوات دون اى اسطورة حديثة ومن المكن ان نقول ان البطل المؤسس اشجع قد اختفى الارمنة الحديثة وتقوم وسائل الاعلام حالياً بلعب دور حاسم في خلق الاحداث السطورية فهي ترفع وتحط من قدر الاشياء والاشخاص. ولكن الصور التي تخلقها في بصرة فردية ضعيفة اذ تضفي صفة اصطناعية على شخصية «السربرمان» البحل الخارق، وعندما يشتهر احد مغنى البوب وأحد المثلين فان المشاهدين حيون واعين لما يحدث في هذه المهنة فالمثلون يعبرون كالنيازك في سماء الكترونية، اذ تحدُّث رونلاند برث عما يحدث في السينما وعن ملامح المسرحيات الحديثة وان كان الجمهور متجهاً لعبادة الرغوة والنظفات في الاعلانات او هو مبهور بقناع بطلة سينمائية، ولكن دراسة مثل هذه المؤشرات الحديثة بيحث في الطقوس اكثر من بحثه عن الاسطورة

لقد اصبحت الاسطورة من مخلفات الماضي في المجتمعات الصناعية، وان هذا الكتاب يحاول كشف الغطاء عما اعتقد به أسلافنا كشيء ذي قيمة، ومايقول به بعض المحللين النفسانيين بان الاسطورة لازالت في لاوعينا حتى الآن، وكما يقول الاستاذ كيرين فان الاسطورة تشبه رأس اورفيوس المقطوع اذ يستمر على الغناء من بعيد وهو بلاجسد.

## أساطير غرب آسيا

لقد كان لمصر القديمة تأثير عميق على العالم القديم، ولم يكن الـزوار المتوافدون على معبد الكرنك الضخم بحاجة لمعرفة حساب الماضي عن عدد التماثيل المتناشرة للرهبان الرئيسيين، رغم ان المؤرخ الرحالة هيرودوس استخدم هذه الطريقة في القرن الخامس قبل الميلاد، ولاحظوا وجود آثار في كل مكان لاحدى الامبراطوريات العظيمة والتماثيل العملاقة والمراقد والمقابس والاهرامات والمدن، ويمكن للزائر اليوم ان يشعر بانه يتطفل على نظام ديني واجتماعي، حيث يسرح به عقله إلى اوائل مستوطنات وادى النيل، ونظراً لامتلاك المصريين طقوساً خاصة، وكذلك لكسون نهرهم يختلف عن كل الانهار الاخسري، فقيد لاحظ هيرودوس وتساءل «هل قاموا بصنع قوانينهم وعاداتهم بشكل يناقض في أغلبه مايعتقد به البشر الاخرون. اذ ان النساء في وادى النيل في العهد الفرعوني كن يقمن بالبيع والشراء، ويبقى الرجال في البيت للقيام بالحياكة. والمصريون وحدهم ينسجون إلى اسفل، ويحمل الـرجـال الاثقـال على رؤوسهم والنسـاء يـرفعن الاثقـال على اكتافهن، ويرتحن وهن واقفات بينما يجلس الـرجال داخل البيـوت، ويأكلون في الشوارع ــ ويقول المصريون القدامي ان الاشياء غير مريحة وتعرض الاشياء المريحة للنظر على الجميع ولاتوجد نساء مخصصات لخدمة اي اله أو الهة، ويخدم الرجال كل الالهة ذكوراً واناثاً. والاولاد لايعيلون اباءهم ولكن على البنات القيام بذلك». بقى المصريون لعدة قرون بلا ازعاج في واديهم اذ تمثل الصحاري المحيطة بمصر حواجز طبيعية لايستهان بها لردع الغزاة الاجانب وادرك المصريبون ذلك حيث يفرقون بين ارضهم والارض الاجنبية بان ارضهم هي الارض السوداء والبلدان الاخرى كانت الارض الحمراء الجبلية. فمن فيضان النيل تأتيهم الطمى السوداء التي تعتمد عليها زراعتهم وشراؤهم. ولاحظ هيرودوس دعندما يفيض النهر على الضفتين في الريف تصبح كل مصر كبحر وتبقى المدن طافية فوق سطح الماء مثل جزر بحر أيجة، وعندما يحدث الفيضان يلجأ الناس للقوارب عبر الاراضي وليس في القنوات فقط. ولا يربح أناس من التربة مع مجهود ضئيل مثل المصريين ان تخلصوا من عناء غرق التربة بالمحراث حيث يرتفع النهر بلامساعدة ويسقي الحقول ثم تبزل المياه وتبذر البذور من قبل الخنازير وتساعد هذه الحيوانات في حصد المحاصيل لقد سيطر النيل على الحياة وكذلك حدد الارض واعتقد المصريون بان العالم كان كضفة الارض المقسومة في الوسط بواسطة النيل ومحاطة بالمياه والمحيط الدائري وقد مثل المياه الالهة مصدر النهر والامطار وفوق الارض توجد السماء مرفوعة على اربعة اعمدة في زوايا العالم!!

اما الفاصل بين النيل الاعلى والنيل الاسفل فهو واد ضيق يمتد ٢٠٠ ميل إلى القاهرة ومنطقة ممفيس القديمة ويختلف عن جداول الدلتا التي يبلغ عرضها ٢٠٠ ميل قرب البحر الابيض المتوسط وقد تم تجسيد هذ الجغرافية في الصراع الاسطوري بين أوزوريس وحورس ضد سيث وكذلك في بناء الدولة الفرعونية. اذ ان الفرعون كان موحداً ويتوج النيل الاعلى والاسفل، وعندما يكون على قيد الحياة يجسد كحورس ابن أوزوريس وعندما يتوفي يصبح أوزوريس ملك الراحلين والموتى. أما التحنيط وعبادة الموتى فكانت مرتبطة بأساطير أوزوريس وحورس. ومن القضايا غير المالوفة في غرب أسيا فقد انشغل المحريون على عكس غيرهم بعبادة الشمس الاله رع وكما تروي التقاليد فانه كان أول فرعون على مصر، وكان الاله أتوم خالق العالم، ويقال أن أتوم خلق نفسه أو أنه ابن نون، وقد ظهر من المياه الاولى في الازمنة الغابرة على شكل تل اما عبادة الشمس فقد وصلت إلى قمتها في فترة حكم أمينوفيس الرابع (١٣٨٧ ـ ١٣٦١ق.م) وهذا الفرعون المعروف باسم (اخناتون) رفض عبادة الالهة المتعددة التي خلقها الحكام السابقون وركز بامانه باله واحد هو أتون أو قرص الشمس.

أما أوزوريس فمن الممكن ان يكون ذا أصل اجنبي في الايام الغابرة واصبح فيما بعد مصرياً، وظهر كإله محلي حقيقي وملك للموتى، ويمثل اوزوريس مظهراً من مظاهر الحياة التي شغلت المصريين القدامى، وان موته المتكرر وانبعاثه يبعث للاعتقاد بان ذلك يعكس فيضان النيل السنوي ونمو الخضروات وذبولها وانحلالها، ولكن أوزوريس يظهر لنا في العالم السفلي كما هو مدون في كتاب الموتى كأعلى ملك في الابدية وحاكم ازلي حيث يجلس ليصاكم كل فرد في العالم الاخرويقوم الاله أنوبيس وهو ذو رأس ثعلب بتقديمهم للمحاكمة.

ثم انتقل أوزوريس الى العبادات الاغريقية الاخرى مع بقية الالهة ومن خلال طقوس أيزيس السرية أخت وزوجة اوزوريس عرف الرومان هذا الاله شأنه شأن سيرابيس حيث تبناه البطالة كاله الدولة خلال حكمهم لمصر (٣٠٠٣-٣٠ ق.م) وبقى اوزوريس من المثلين الاقل شأناً في الاسطورة الاليزيسية. اما في بلاد مابين النهرين «ميزو بيتيما» فان وادى الرافدين كان مهدا آخر للحضارة في غرب آسيا، اذ استلهم ملوك سومر سلطتهم من الالهة وهذه الصيغة وضعها ملوك بابل وآشور، اذ تأتى السلطة الملكية من السماء وتذكر كتـاباتهم بان جمعية الاله كانت تنتخب الحاكم، وفي عهد سومر في الالف الثالث قبل الميلاد، فإن المدينية كانت من ملك الالهة والمعبد هو المكان الذي يعيش فيه الاله وتعود لملكيته الاراضي المسقية، والملك الدنيوي كان كضادم لادارة مملكة الالهة. ويعيش الاله في المعبد ويأكل ويلبس وتقدم الطقوس له. أما القواعد الدينية للمؤسسات السومرية الملكية فكانت توضح في احتفالات العام الجديد حيث يحتفل الناس بزواج مقدس بين الملك والهة المدينة المتمثلة في راهبة المعبد. وتشبه الاناشيد التي تنشد في حفل النزواج نشيد الانشاد في العهد القديم، ويظهر أن الملك كان يتقمص شخصية تموز اله الخصب وتصبح الراهبة الآلهة (أنانا)، ويمثل اتحادهما للمدينة الثراء والقوة والاتفاق. وخلال وقوع بابل تحت سيطرة العموريين وأشهر حاكم بينهم هو المشرع حمورابي (١٧٢٨\_١٦٨٦ق.م) فقد تغيرت العلاقة بين المعيد والعرش رغم اعتبار الملكية مؤسسة مقدسة، وشخصية الحاكم تختلف عن الناس العاديين. اذ ان طقوس المعبد تقلصت بصورة حادة وتقلصت سلطة الرهيان معها مما قاد إلى الحكم الدنيوى للملوك الاشوريين.

وان عدنا إلى سومر، فان اصل ذوي الرؤوس السوداء كما يسمي السومريون انفسهم غير مؤكد فيمكن انهم وصلوا من المشرق واستوطنوا فوراً قبل ٣٠٠٠ق.م في منطقة صحراوية سهلية في الاهوار، وهي مجاورة للخليج واول ما تم تدوينه هي لغتهم السومرية وقد استخدموا الرُقم الطينية كادوات للكتابة والتدوين واستخدموا القصب لوضع الاشارات المسمارية، وقد طوروا الرُقم الطينية. بحيث بدات الكتابة باللغة السومرية والسامية، وبعد مدة انتهى عهد سومر وحل محلهم الساميون الذين انحدروا من الفرات في موجات متعاقبة، ولكن اسهامهم في حضارة وادي الرافدين كان عميقاً وبخاصة في حقل الاساطير والدين، وحتى بعد قيام مملكة بابل فان نقل الافكار عن المصادر السومرية لم يتوقف. وتحت ترجمة اللغة الاكدية ليفهمها الساميون.

وعكس نظامهم الكوني استقلال حضارتهم سقوط الامطار كمصدر للخصب، اذ انتعشت الـزراعة على ضفاف النهر وانتشرت بنظام للريّ، واعتقد سكان وادى الرافدين ان هذه المياه تأتى من مخزن جوفي سمى أبروس، وكان هذا العامل المناخي مسؤولاً عن الشخصية الدينية السومرية التي اكدت على القوى الطبيعية للارض بدلاً من القوى السماوية اي السماء والقمر والنجوم، وكان ذلك واضحاً في المعتقدات السامية، اذ كانت الارض تحت حكم أنليل ملك مدينة نُفر وكان اقوى اله في هيكل الالهة السومرية. ويعكس الاسطورة المصرية فان السومريين نظروا الى عملية الخلق كعمل متعمد للالهة لحاجتهم للخبر اليومى، وكذلك كان تشييد المدن بعمل وأمر الهي وبنوا مدنهم حول النزقورة وهي اكوام اصطناعية جبِّارة من الطابوق واللبن وسكن الالهة في شرفات البزقورة. وتحكى ملحمة الخلق البابلية المعروفة من كلماتها الاونى اذ تبدأ «عندما كنت في العُلى مثل أينوما أيلش قمت بخدمة الالهة مما ادى لظهور البشرية، وبالمقابل وعد الالهة بتجديد العالم كل يوم.» بينما نرى ان الالهة «معات» في مصر تمثل التوازن في العالم، ونرى بان السكان الاوائل لوادى الرافدين انشغلوا باعطاء الاوامر للعالم وكان هناك شيء مضاف في حضارة سومر وبابل وهومفهوم الصراع الجبار ضد قوى الشر، اذ صارعت الالهة أينانا الله الجبال «إبي ورمي» وقاتل جلجامش الوحش خوادا أو خمبابا في غابة الارز، وصنع مردوخ العالم من جسد تيمات وهو تنين كريب يعيش في الفوضى المائية. وقد انتقل أنليل السومرى الى هيكل الالهة

الاشورية ـ البابلية بشكل غريب ومن مميزات سلطة هذا الاله سيطرته على الجو، وقد مثل بالتور الوحشي والاعصار، وهو صانع الطوفان لتحطيم البشرية.

ان التجرية التاريخية لسكان دجلة والفرات لاتشب تجربة وإدى النبل المعزولة اذكانت تجربة وادى الرافدين عاصفة ومليئة بالتغيير والغزوات الاجنبية والصراع الداخلي، اضافة لفيضانات نهريه العظيمين مما جعل نموذج اسطورتهم تجد لها مخرجاً في الصراع الكونى وكذلك التنظيم الالهى للكون. ولكن مفهوم الصراع ضد هذه القوى التي لاتقهر والوحوش في الاساطير الاشورية - البابلية، شحبت امام الاعتقاد الفارسي الثنائي للخير والشر والنور والظلمة والملائكة والشياطين، وجاء ذلك في الهضاب الايرانية حيث بشر زرادشت (١٦٢٨ ٥٥ق.م) بذلك، وتم وضع التفسير الاعتيادي للخير والشر في الاساطير جانباً، وتم عزو ذلك إلى مصدر واحد للـوجـود يتخطى ويصـالح كل المضادات. أنَّ أعـادة تفسير الاسطورة لم تؤثر على الفرس فحسب بل سكان وادى الرافدين وكنعان، وعندما سقطت بابل بيد كسرى في عام ٥٣٩ ق.م اصبحت منطقة غرب آسيا جزءا من الامبراطورية الفارسية. وارجعت عقيدة زرادشت للعقاب والثواب والبركة الالهية والخوف من الجحيم إلى رجال خيرين وشريرين في حياة اخرى بعد الموت، وقد اثرت هذه الديانة على الديانتين اليهودية والمسيحية فاليهود المنفيون في بابل وجدوا معتقداً توحيدياً اخوياً في الديانة الفارسية وصرح أشعيا احد انبيائهم بان كسرى هو محررهم وانه يهوذا الذي دهن بالطيب - اما حول الأخرة «شيول» مكان الموتى المظلم فقد اصبح هناك تفريق بين الماعيز والغنم اذ قال دانيال «ان العديدين اللذين يسكنون التراب في الارض سيستفيقون في حياة أبدية بينما ينال البعض العار والاحتقار الابدى». وقد تمثل هذا الصراع الابدى في الديانة الزرادشية بين روحين توأمين دسبينتا مينيا وأنفرا مينياء اللتين تحولتا فيما بعد إلى أهر مزد وأهرمان، ووجد مشابع لذلك في رقائق البحر الميت بموجب «مفكرة الانضباط، فقد خلق يهوذا الانسان ليسيطر على العالم وجعل له روحين ويبقى حياً بينهما إلى وقت الدينونة وهاتان الروحان هما روح الحقيقة والباطل.

#### التعاريف:

أدبا: أبن أيا ملك أريدو السومرية وقد اعتبر اول الحكماء ولكنه لم يكن خالداً، واضفت عليه الاساطير الكلدانية صفات اخرى منها اكتشاف الكلام. وتذكر الاساطير انه عندما كان يصطاد السك في الغليج حاصرته ريح الجنوب، ولكن لعنته كانت اقوى من العاسفة بحيث كسرت اجنحتها وقد استدعي المتهم أدبا إلى السماء، وقد خاطبه ابوه الاله (أيا) ونصحه بعدم اكل اي طعام في السماء، واستقبله الاله تموز وقد أخبره أدبا بحزنه عليه في الارض وقد استحسن تموز ذلك، ونظراً لصراحة أدبا عفا عنه الاله أنو ايضاً الذي منه غذاء وماء الخلود ورفض أدبا العطاء وعاد إلى أريدو.

وتروي اسطورة اخرى غضب أيا اذ اكتشف ادبا بان نسية والده كانت تهدف لمنعه من الحصرل على النارد، وسل النبي آدم وقسة السقوط فقد علم أدبا بان مصبر الانبانية سيكون المرض والموت.

أدونيس: مستقاة من اللقب الكنماني آدون أو الاله. وقد تبنى الاغريق عبادة أله الخصب وربط وها بادونيس الذي قتله خنزير وحشي. وبالنسبة للسوريين فقد كان حيوانا مقدساً وقد وقعت في غرامه أفروديت وبرسفونه الهة الارض والموتى. وفي بيبلوس يوجد معبد لعشتروت وعشيقها نموز المرادف لادونيس وكانوا يستفلون سنوياً بوفاة أدونيس وبعثه وعودته إلى الارض ومثلت عودته بزهرة شقائق النصان.

أهرمن: رئيس قوى الشر في الاسطورة الفارسية ودن أسمه (أنغرامانيا) أو الروح الهدامة والتي أدخلت الموت للعالم وتقود قوى أطلام ضد (سبينتا مانيا) أو الروح المقدسة والتي ساعدت الاله الحكيم أهورامزدا، والذي ينتصر في الصراع الكوني، ويقول زرادشت في البداية كانت هناك الروحان التوأمان الخير والشر في الفكر والكلمة والفعل ويقوم العقلاء بالتحكيم بينهما وترجيح كفة الواحد على الآخر، وعندما التقت الروحان أوجدتا الحياة والموت، وفي النهاية فان اتباع

الكذب والشر سيلقون حياة بائسة ولكن الحكماء يذهبون مع الاله الحيكم.

اللات: الهة عربية للامومة وقد تأثرت اساطيرها بالاساطير الآشورية ـ البابلية، ففي البتراء عاصمة النبطيين انقلبت العبادة إلى ابنها «دوسورا» الذي كان يشرف على الموت، وكان إلها للجبال او الها سماويا وتمثله التماثيل كعبقري اكتشف زراعة العنب، ويقول احد المؤرخين العرب ان النبطيين كانوا يعبدون حجراً مكعباً اسمه اللات أو أيلات. وعبادة الاحجار والاعمدة هي سمة للشعوب البدوية في غرب اسيا وانجذب اليهود إلى الصخور كمعابد طبيعية خلال تيههم في الصحراء بينما وصلت الحركة الرهبانية في سوريا المسيحية الى قمتها في قديسي الاعمدة الذين كانوا يجلسون عليها للتأمل، ومن أشهر روادها القديس سيميون.

آمون: وهو الله مصري رأسه رأس الكبش ويظهر كرجل ملتح يلبس قبعة فيها ريشتان طويلتان وتعتبر عبادته من اهم الاحداث في القرن السادس عشر قبل الميلاد في التاريخ المصري وذلك عندما طرد المصريون الغزاة الهكسوس ووصلت حدود امبراطوريتهم إلى كنعان وكان هناك تنافس بين أمون ورع ثم أصبحا مترابطين حيث أطلق عليها تسمية آمون — رع، ماعدا في فترة أخناتون واعتبر آمون ملك الالهة بصفته حامياً للسلالة الفرعونية وتجسد في الفرعون الحاكم وبنيت المعابد الكبيرة لعبادته في الاقصر والكرنك وكان ينظر إلى آمون كأحد الالهة الدنين خلقوا الكون. وقد امتدح اتباعه في صلواتهم كرمه المعروف. وعرفه الاغريق باسم زيوس وكان معبده معروفاً في صحراء سيوة في ليبيا، وقد اخبر رهبان طيبة هيرودوس بان اثنتين من راهباتهم قد خطفهما الفينيقيون وباعوا احداهن في ليبيا والثانية في اليونان. وان هاتين الراهبتين من معابد طيبة كانتا المؤسستين للعبادة في هذين البلدين وكانتا تتنبان في معبد «سيوة» ومعبد «للفي» في اليونان.

آن: اله السماء في الاسطورة السومرية ويختلف المفهوم السومري عن المفهوم المصري، الذي كان غالباً ماياخذ صور الحيوانات أو اشكالاً اخرى، بينما اخذت الهة بلاد مابين النهرين شكل الانسان. وغالباً ما كانت ترافقها الوحوش

المقدسة. ويبدو ان سومر لم تمر بمرحلة العبادة الطوطمية في حين، كما يبدو من الصور ان الحضارة المصرية مرت بتلك المرحلة وظل الاله «أن» شخصية غامضة فهو ماتبقى من اسطورة الخليقة. الاله (أن) والد الاله (أنليل)، ورغم تجمع الالهة البابلية – الاشورية في مكان واحد إلا ان (أن) كان غالباً يبقى في الخلف ويسير امامه الالهين الفعالين والمؤثرين خاصة (مردوخ) و(أشور) وكان رمز أنو أو (أن) النجمة.

آنوبيس: وهو اله مصري جنائزي رأسه رأس الثعلب. وقبل ان يصبح (أوزريس) كبير الهة الموتى. كان (أنوبيس) عميد الالهة وتقرأ باسمه الصلوات الجنائزية. وكان عمله كراع للتحنيط وحامي القبور. أما الاله الاخر الذي كان يظهر برأس كلب فهو «ويب ووات» او فاتح الطريق وكان يعامل كمساعد ودليل للموتى، وكان يحمل على منصة امام الحاكم المصري في المعركة وكذلك في احتفالات النصر.

آشور: اخذاً أسور ادوار (مردوخ وانليل) في أشور، وكانت أشور مدينة عسكرية، لذا كان اله الحرب. وكان يستعرض في المدينة ويربط الاسرى إلى تمثاله بسلاسل، ويمثل على شكل قرص طائر مع قوس وسهم على وشك الانطلاق. وترافقه عشتار ذات المزاج الحربي كزوجة له اذ تجسد بلحية تصل إلى ثدييها.

آتيس: كانت احتفالات الربيع تقام في (فرجيا) على شرف الاله الذي شوه نفسه وبعث وهو الاله (أتيس) ابن الالهة الام (سيبل). وحسبما تروي احدى الاساطير فان أتيس طارده وحش محب إلى درجة انه قام بتشويه نفسه ليخلص من الحب، وتقول اساطير اخرى انه قُتل لانه أحب سيبل ابنة ملك فرجيا وليديا، وكانت فرجيا مهدا لالهة الام في (بيسنوس) ويصل اليها نهر (سانغا ريغوس) المملوء بالقصب، وقد اكتشف حبيبها مخبأ له في القصب وتعرف سيبل ايضا على انها (أنانا وأتيس) ورفيقتهما تموز وكانت الاسود تحرسها وكانت اجراءات خصي وموت وبعث حبيبها (أتيس) لتمثل في احتفال سنوي تقدم فيه القرابين مثل العجل ويستخدم الدم للتبرك، وكان اتباعها يخصون انفسهم في هذه الاحتفالات، ويقوم رهبانها من الخصيان بقطع جزء من اجسامهم بجنون وهستيريا. ودخل ويقوم رهبانها من الخصيان بقطع جزء من اجسامهم بجنون وهستيريا. ودخل

المحتفلون غصن الصنوبر مثل كفن، وكما يموت الاله آتيس ويبعث كان الاتباع يدخلون في مرحلة من الراحة والطمأنينة اذ يجري اتحادهم بالاله اما بتشويه اعضاء الجسد او بالزواج المقدس وتفتح الابواب للجميع.

اوفي كومي: اغنية اولي كومي اسطورة حورية وقد عرفت من خلال الرقم المعيثية التي عثر عنيها في مدينة حاتوسا. وتتحدث الاغنية عن صراع بين جيل من الالهة. في البنء كان «الآلوس» ملك السماء ويخدمه أنو «وكان الآلوس الاول بين الالهة» وقد خلع بمؤامرة دبرت ضده وارسل الاله المخلوع الى الارض المظلمة وصعد الاله أنو بدلاً منه ثم هوجم أنو من قبل اب الالهة (كوماربي) الذي قطع أنو بننسة واحدة وبصق من فسه ثلاثة ألهة هم (بود تيشرب) اله الريح ورتاسيسوس) الاله الحاجب واله النهر ثم خلع تيشوب كوماربي وتأمر ضد ابنه وقد ناصره اله البحر او انه تزوج ابنته وقد ولد له صبي اسمه أولي كومي ويمكن ان يكون معناها «محطم كوميا» مقر الاله (تيشوب) وقد صنع تمثال لأولي كومي من حجر الديورايت وعندما اخذ الى الارض وضع عن كتف (أبي لوري) وهو تمثال أطلس، نما بشكل مذهل وهرب اله الشمس لتحذير اله الريح.

ومن قدة الجبال نظر الالهة تيشوب وعشتار وأخته وتاميوس إلى نمو اولي كومي من البحر وبكى اله الريح ومن دموعه نزل المطر وارعدت السماء ولكن كل ذلك لم يؤشر على أولي كومي اذ بدأ طول ويحل إلى السماء ونتيجة كبر حجم الابن الحجري اضطر تيشوب للتنازل وترك مقره في (كوميا) مقر الالهة وطلب العون من الاله (آيا) حيث جمعوا الالهة في المياه العذبة في بحر (أبزو) لوضع خطة فذهبوا إلى (أبي لوري) الذي كان منهمكاً مع نفسه وقال عندما اوكلتم إلي الامور لم اكن اعلم بما حدث وعند قطع الاب وابنه السماء والارض بقرص نحاسي لم يكن لي علم بذلك والان شيء ما يؤلم ظهري ولا أعلم اي اله هو وعندها نظر (أيا) إلى كتف (أبي لوري) فوجد قدم (أولي كومي) وفكر ثم عثر على الحجر الكوني لتقطيع كتف (أبي لوري) فوجد قدم (أولي كومي) وفكر ثم عثر على الحجر الكوني لتقطيع الاجزاء في المخزن فعاد (أياد) به لقطع قدم أولي كومي وبذا قضى على سلطة العملاق ولم يعشر على نهاية القصة ولكن يمكن ان نتصور ان تيشوب انتصر في العملاق ولم يعشر على نهاية القصة ولكن يمكن ان نتصور ان تيشوب انتصر في النهاية وكانت اسطورة (أولي كومي) تجرى كجزء من الطقوس في احتفالات النهاية اذ ان العملاق الحجري هدد الالهة وان نموه غير الطبيعي هدد نظام العالم الربيع اذ ان العملاق الحجري هدد الالهة وان نموه غير الطبيعي هدد نظام العالم الربيع اذ ان العملاق الحجري هدد الالهة وان نموه غير الطبيعي هدد نظام العالم الربيع اذ ان العملاق الحجري هدد الالهة وان نموه غير الطبيعي هدد نظام العالم المياب

والقصة التي تشبه اسطورة (أولي كومي) في الاساطير الاغريقية هي قصة تايغون وهو وحش وصل راسه إلى السماء وتحدى زيوس من اجل «غايا» الهة الارض وكذلك فان اورانوس خصاه ابنه كرونوس أبو زيوس، ونجد نفس الاسطورة تتردد بقيام كرونوس بابتلاع اولاده وانقاذهم من زيوس.

اوزوريس: المنقذ المصري، رئيس الهة الموتى وهو الاله الوحيد الذي نافس عبادة الاله رع. وكانت زيدو مدينته المقدسة واخذت اسمه من تعويذته. اما عن ضفاف الانهار فكان أوزوريس سيد الفيضانات والخضرة وسيد وحاكم الموتى، واخذ رمز الثعلب «أنوبيس» وفي مصر العليا يرتبط الكلب بالموتى. أما في عبيدوس فقد اختلطت عبادته بعبادات اخرى حيث اعتقدوا ان رأسه دفن هناك. وسبب ذلك ان الالهة المصرية لم يكن نديها مكان منسص للسكن اي الاوليمبوس مثل الاغريق. حيث يبقى الالهة في اماكن سكنهم إلا من يتحد مع الهة اكبر منه.

وجد اوزوريس على شكل رجل ملتح وملون اما باللون الاخضر او الاسود ويلبس تاج مصر العليا ومحنط كالمومياء. ويحمل في يده مدرسة حنطة وصولجانا وهما علامة قوته كالاله المبعوث والميت. ويعزون اليه تعليم البشرية النزراعة وصناعات حرفية اخرى. وكان أوزوريس هو الذي اوجد الطقوس الدينية وبخاصة الغامضة منها والتي تحيط بعملية التحنيط. وفي زيدو كانت هناك مومياء لاوزوريس نفسه. وكان الاحتفاظ بالجسد هاماً عند المصريين للحصول على الحياة الابدية اذ اعتقدوا بان الذي بلا جسد لايمكن له ان يحيى بعد الموت وبالاضافة للجسد اعتقد المصريون بوجود «البا» و«الكا» فالد «با» هي الروح وتصور على شكل طير ورأس بشري أما الد «كا» فهي حارسة الجسد ومزدوجة معه اذ تولد معه و تبقى تصاحبه في عالم الموتي.

في البدء كان الفراعنة وحدهم يصبحون أوزوريس بعد موتهم أما اولادهم فيصبحون حورس ابن اوزوريس. ومن بدء الالف الثالث قبل الميلاد بدأ الناس يعتقدون بان عملهم من خير وشر سيؤدي لنفس النتيجة ويؤدي للخلاص وكل من يتوفى يقف امام اوزوريس ومساعديه مع ميزان الحساب الذي يراقبه أنوبيس حيث يقوم بوضع الروح في الميزان ويزينها بريشة الحقيقة والصدق. اما كاتب الحضر «توث» فيضع في كتابه محضر المتوفى ووزن روحه. اما غير المحظوظين

فينتظرهم وحش جزء منه تمساح وجزء أسد وجنزء عجل البحر أو «آموت» آكل الموتى.

وبالنسبة لاسطورة الخليقة المصرية فان العالم الاخر للراحلين من الموتى يقع في الأفق الغربي حيث تختفي الشمس كل يبوم مع ضبوئها والحياة التي تعطيها ويبدأ برد الصحراء بتغليف وادى النيل عند حلول الظلام. وتقول اسطورة اوزوريس انه شوه واغرق ورميت بقاياه فوق اليابسة والمياه ووضع ماتبقى منه في تابوت رمى في النيل من قبل أخيه سيث. وطاف التابوت في المياه حتى وصل مصب البدلتا إلى البحر الابييض المتوسط ووصل بعدها إلى بيبلوس حيث عثرت عليه زوجة أيزيس وهي أخته وابنة الهة الارض «جب». وسبب قيام سيث بقتله انه غار من السعادة التي كان أوزوريس وأيزيس ينعمان بها فاستولى على التابوت وقطع الجثة اربع عشرة قطعة رماها في ارض النيل فقامت أيزيس مرة ثانية بجمع اشلاء زوجها بمساعدة «نوت» والدة أوزوريس واعادت الحياة للجسد ماعدا أعضاءه الجنسية اذ اكلتها الاسماك، ولكن الاله الندى عاد إلى الحياة لم يبق في الارض بل اصبح سيد الراحلين في عالم الموتى. وتقول اسطورة اخرى ان أيزيس دفنت كل جزء من جسده في المكان الذي وجدته فيه وبذا جعلت قوته في كل مكان. وقد حملت أيزيس من الاله المتوفي بمعجزة وجاء ابنه حورس الذي انتقم لابيه. وقد انتشرت طقوس بعث الرجل الميت في الامبراط ورية الرومانية بعد ذلك. اما اسطورة اخرى فتقول ان اوزوريس كان ملكاً في الازمنة القديمة وحكم مصر من عاصمته في الدلتا وان قتله الدامي من عمل مدينة أومبوس وهي مدينة مقدسة لسيث في مصر العليا وقام أبنه حورس بتوحيد الملكتين حيث قتل الثائر سيث. وفي تفسير بديل فان التركيلز يوجله على بعث أوزوريس اله المزروعات الذي يعود للحياة في فيضان النيل.

أيل: سكن الاله (أيل) في جبل صافون، وهو اول الالهة الكنعانيين واب الالهة والبشر وكان قديماً وسيداً للزمن. وهو السيد الرحيم العطوف. وخلال فترة حكمه تزوجت الالهة آنات من بعل ودمرت اله البحار (يام) وكذلك (موت) وتم تنصيب بعل الها للمطر معطي الحياة. ومثل (أيل) القدرة وظهرت تماثيله وهو

جالس يلبس قرون الثور كرمز للقوة. ويوجد ذكر للاله (أيل) في العهد القديم شأنه شأن سيهوذا و ذكرت الروايات ان ملك القدس كان يقدم الخبز والخمر لاعلى اله وذلك هو (أيل) أو (عليون). ويميل الاعتقاد بان العهد القديم كان تجميع لثلاثة نصوص للتاريخ اليهودي الديني وعبادة يهوذا هي المسيطرة. وتوجد حلقتان ملحميتان مرتبطتان (بأيل) وعلاقته به (قيرت) و (عقت). وتدور الرواية الاولى حول مساعدته لقيرت اذ ساعده الرب في ايجاد زوجة ورزقه سبعة اولاد وفي نهاية عهد حكمه ساعده ألا يمر بمرحلة الشيخوخة والخرف ولكن النص ينتهي بان احد ابناء قيرت يتهم اباه بانه غير كفؤ. والملحمة الثانية تتحدث عن استيلاء (أنبات) على قوس (عقت) الابن الذي اعطاه (أيل) للملك دانيال وقام ملك الحدادة (كوثار) باعطاء (عقت) هذا القوس وكان طرفاه يشبهان الافاعي وارادت الالهة أنبات القوس وعلى ان تجعله خالداً فرفض ذلك مبدياً ان مصير الانسان الموت فقامت الالهة بقتله انتقاماً لذلك الرفض وسقط القوس في المياه مع السهام الثمينة ومع اختفاء (عقت) اختفت الخضرة من الارض ولم يرسل الاله بعل المطر أو الندى وتتحدث الاسطورة بان ابنة دانيال (باغات) ارادت الانتقام بعل المطر أو الندى وتتحدث الاسطورة بان ابنة دانيال (باغات) ارادت الانتقام لاخيها وهناك شبه بين اسطورة بعل وعقت حول الخصب والهه.

أنكي: اله المياه في أريدو وكان يحكم مع (أن) اله السماء و(انليل) اله الهواء و(ننفرسو) الارض الام. وصور (انكي) كالمه خالق. وكان رهبانه يرتدون ملابسهم على شكل سمكة، عندما يقومون بطقوس التطهير، وهو رمز لقوة النظافة لدى انكي، ويمكن ان تكون السمكة رمزاً للاسطورة البابلية حول (أيا) البابلي واللقب الاكادي له هو «سيد دار المياه» ويرمز ذلك الى المياه العذبة في باطن الارض وتسمى (أبسو) من قبل السومريين. وتقول هذه الاسطورة كان البشر يعيشون في الايام الغابرة بلا قانون كالحيوانات، وظهر (أيا) إلها من المياه نصفه انسان ونصفه سمكة ولمه رأسان وقد علم الانسان الاعمال الحرفية والزراعة والكتابة والقانون والهندسة والسحر، وقد طور الحياة البدائية. ومنذ ذلك الحين لم تتم الانسان بعد تلك الايام شلاث مرات عبر الاف السنين. وروايات انكي في الاساطير السومرية تشبه قصة آدم وجنة عدن. (فدلون) الموجودة في البحرين تشبه الجنة السومرية تشبه قصة آدم وجنة عدن. (فدلون) الموجودة في البحرين تشبه الجنة حيث يعيش اله المياه سعيداً مع زوجته (ننغرسو) حيث لا تؤذي الحيوانات بعضها

ولا يوجد مرض أو شيخوخة ولكنها لا تحتوي على مياه عذبة ويقوم الاله أنكي بتزويد الجزيرة بهذه المياه – واتحاد (أنكي) مع الالهة الام المثلة بالارض هو الذي حول جزيرة دلمون إلى حديقة مثمرة. وتتحدث الاسطورة عن حدوث شجار بينهما عندما اكل انكي ثماني نبتات زرعتها ننغرسو، وعندما دعت عليه بالموت مرض في ثمانية اجزاء من جسمه ولم يقدر أنليل على انقاذه واصبح الوضع ميئوساً منه، وعندما عوى الثعلب وعد باعادة ننغرسو الى دلمون على ان يحصل على ثمن اعادتها. واقتنعت ننغرسو واوجدت ثماني الهة لانقاذ زوجها – وهناك شبه بين وصف دلمون والجنة في العهد القديم اذ ذكر الاصحاح «صعد ضباب من الارض وسقاها كلها، واكل النباتات المنوعة التي هي بقايا شجرة الحياة». وفكرة الجنة سومرية فحواء زوجة أدم التي خلقت من ضلعه هي مثل (نفثي) الالهة التي خلقت لعلاج انكي في ضلوعه. وهناك تشابه آخر اذ تتحدث الاسطورة السومرية عن شجرة مقدسة مزروعة في مياه أبسو هي شجرة (كيشانو)، وتدور حولها الطقوس. وبالرغم من ان شجرة المياه لم تذكر في النصوص الموجودة في بلاد مابين النهرين ولكن هناك صور وافاريز ترينا طقوساً تدور حول الشجرة.

وهناك اسطورة سومرية اخرى حول خلق الانسان اذ تتحدث ان الالهة كانت تندب حظها لعدم وجود الطعام، وقام أنكي من سباته وخلق البشر من الطين. وتتحدث الاساطير عن قيام الاله انكي بتحذير ملك سبار العادل «زسوترا» من الفيضان بعد ان تعبت الالهة من مساعديها من البشر وقررت التخلص منهم بالطوفان والقضاء عليهم.

أنليل: اله الارض والهواء السومري. ففي البدء خلقت المياه الاولية، جبلاً كونياً ضم السماء والارض ومن اتحاد السماء المثلة بالاله (أن) والالهة المثلة بالارض «كي» خلق أنليل اله الهواء الذي فصل والداه السماء عن الارض واتحد مع أمه لايجاد البشرية وكانت هديته للرجال الفاس وصممت لبناء المدن ومن ضمنها مدينة نعز. اما المياه الاولية نامو فقد سميت نامو وهي مرادفة لكلمة (أبسو) المياه الجوفية العذبة في الارض – ويمكن ان تكون مياه الاهوار في مصب دجلة والفرات حيث وجدت ارضا جديدة لانحسار الاهوار وظهور جزر من الغرين.

وتتحدث اسطورة اخرى عن خلق اله القمر اذ تروى ان أنليل نفى الى العالم الاخر لانه اغتصب الالهة (نفليل) ولكنها تبعته وولدت امامه (نانا) القمر وقد تمكن الاب (أنليل) من تهريب ابنسه (نانسا)ليصبح ضدوءاً في الليل ولكن بعض النصوص التي بقيت بعد الطوفان تتحدث عن مصير عنيف لانليل لكونه اله الريح اذ اتهم بانه المسؤول عن كارثة الطوفان، ولم يتمكن من الهرب سوى الملك المتدين العادل (زسودرا) حيث هرب في قارب بناه بموجب تعليمات الاله أنكى اله المياه. وقد أعطى الآله ملك سيار العادل بذرة الحياة البشرية ونفساً من الحياة الابدية، وتم الابقاء على الاله أنليل في الاساطير البابلية وسمى (اليل) ثم سماه الكلدانيون (بعل) أو (السيد). وتروى اساطير اخرى انه ارسل الطاعون لتصرفات البشر الطائشة واتبعه بجفاف، واخيراً ارسل الطوفان. ولكن الاله (أيا) حذر (أطراحاسيس) او الحكيم الذي انقذ نفسه بقارب وحفظ الحياة البشرية. وفي معالجة بابلية اخرى لملحمة الطوفان كما وردت في ملحمة جلجامش فان اسم الشخص (أتونا بشتم) وتذكر الاسطورة أن الاله (أيا) حذره، وأن الطوفان جاء باتفاق كل الالهة ولم تكن من صنع (أنليل) وحده. وتقلل اساطير اخرى من عدائه للبشرية حيث تروى بان أنليل خلق الوحش (لابو) او (لاهامو) الغاضب لبث الفوضى في الارض وكان الوحش من نسل (أبسو وتايمت) ولكن الوحش حمل معه رُقُمَ القدر (توبسماتي) حيث اعطته تلك الرقم القوة للسيط رة على الطبيعة. وفي عام ٢٠٠٠ ق.م نقش حمورابي في مسلته دعاء لانليل لانقاذه من المتمسرد (لابو).

أيتانا: ملك كيش. وتروي الرُقُم البابلية عن محاولته الصعود إلى السماء على ظهر نسر للحصول على شجرة الولادة والحياة لان زوجته كانت عاقراً. وقد نصح شمش ملك الشمس أيتانا بالتفتيش عن نسر في هاوية، وكان النسر قد اصطادته أفعى بعد ان اخذ أبنها وقام أيتانا باطلاق سراح النسر، وامتناناً له على صنعته حمله إلى السماء ولاتروي الاسطورة مصيرهما فمن ناحية تقول الاسطوة أن أيتانا خاف وسقط النسر وسقطا على الارض ميتين ومن ناحية اخرى تروي اساطير عن وجود ابن لايتانا أصبح ملكاً على كيش.

اليونكاس: اسطورة حثية تتحدث عن انتصار اله الريح على التنين

(اليونكاس) الذي يمثل قوى الشر وتشبه الاسطورة البابلية التي تتحدث عن انتصار ودوخ على تايمات. وهناك روايتان حول نفس الاسطورة الحثية، فالقصة الاقدم تقول أن البونكاس انتصر على الله الريح ولكن الالهة أناراس أعدت مصيدة للتنين اذ اقامت حفلاً واعدت برميل خمر وبرميل عصير فاكهة ومشروبات اخرى، وساعدها رجل اسمه (هو باسياس) وكان حبيبها وقام التنين اليونكاس واولاده بالشرب بحيث لم يتمكنوا من العودة لكهفهم وقام (هو باسياس) بربطهم بحيل قوى وذبحهم الله الريح وقامت الالهة ببناء بيت خاص لهو باسياس وامارته الا ينظر من الشباك لرؤية زوجته واطفاله ولكنه عصى الاوامر ورأى عائلته الفانية فطلب الرجوع إلى الارض وقتلته (اناراس). اما القصة الاخرى فتروى ان التنين اخذ معه قلب وعين اله الريح عندما غلبه فقام اله الريح بانجاب ولد وزوجه من ابنة اليونكاس وطلب الشاب من زوجته اعضاء والده المفقودة فاعطته ذلك وقام بارجاعها لوالده وقتل اله الريح التنين اليونكاس والاسطورة تشبه قصة حورس الاله المصرى إذ أعاد الابن الحياة لابيه وتدور هذه الروايات في غرب اسيا حول الموت وعودة الخصب للحياة وتظهر اصداء هذه الاسطورة في احتفالات الربيع في اوروبا اذ كانوا يحتفلون في صقلية وحتى القرن الماضى باستعراض تنين كبير مع ذيل وعيون ويسيرون به احتفالاً بيوم القديس جورج.

أمحوتب مهندس الاهرامات في السقارة التي قام ببنائها الملك زوسر حوالى أمحوتب مهندس الاهرامات في السقارة التي قام ببنائها الملك زوسر حوالى ١٦٥٠ق.م واصبح امحوتب الها شعبياً للشفاء وينحت على شكل راهب حليق الرأس ويحمل ورق بردى على ركبته وهو سيد المعرفة والتعليم وبخاصة علوم الطب وعرف عند الاغريق باسم (أسكليبوس) وتم تأليه بشر آخر هو (أمن حوتب) وكان مهندساً بارعاً في عهد أمن حوتب الثالث في القرن الخامس عشر ق.م وكان حكيماً ولديه قدرة على الاشفاء.

أنانا: تدل الاماكن الاولى التي تم تنقيبها في سومر ان الالهة كانت تنحت على شكل ازواج والزوجان المعبودان يمثلان الالهة الام وزوجها وسميا فيما بعد أنانا وتموزي وكانت أنانا اهم الالهة في محفل الالهة السومري واحد اسمائها كان (نينانا) سيدة السماء، وابنة أن وأنليل وعرفت بكوكب الزهرة او فينوس وكانت

الهة حـرب وتمكنت من التغلب على الله الجبال (أيبي) وعـرفت كالهة للحب والخصب. وأن قصة ذهاب أنانا إلى أرض اللاعودة هي قصة رائعة وتسمى (كور \_نو\_ كاى) وهذه الارض المغبرة تقع تحت المياه العنبة وقد قررت اينانا زيارة هذه المنطقة الموحشة التي تملكها أختها وعدوّتها الالهة (أرش كيغال) أو «سيدة الموت» لاثبات سيطرتها هناك ولبست احسن ثيابها وتركت خلفها وزيرها (نيشو مور) واعطته اوامر لانقادها اذا لم تعد ونزلت أينانا إلى (كور ـ نو ـ كاي) وعند كل باب من الابــواب السبعة كــان عليها ان تنزع احــد ملابسهــا أو حليها واخيراً ظهرت عارية امام (أيرشي كيغال) وسبعة قضاة في عالم الموتى واعطوا اوامرهم القاسية للالهة المجردة من سلاحها وتحولت بعدها إلى جثة علقت على قضبة وبعد ثلاثة ايام وليال بدأ (نينشبور) بالقلق وطلب مساعدة الالهة وقالوا له بانه لاقدرة لهم على العالم السفلي ولكن الوزير الح على انكى وخلق اله المياه مخلوقين لاهما ذكر ولاانثى بحيث لايمكن رفض دخولهما الى عالم العقم والموت وحصلا على جثة أينانا واعاداها للحياة بغذاء الحياة ومائها ولكن الهة اينانا التي عادت إليها الحياة بدأت العفاريت بمصاحبتها من بلدة إلى اخرى ورفضوا مغادرتها حتى تجد بديلاً لنفسها، وعادت أينانا إلى أور ووجدت زوجها تموزي في احتفال وكان ملكاً على مدينة (كولاب) القبريبة وغضبت عليه وانتخبته كبديل لها في العالم السفل وبالرغم من تمكنه من الهروب من العفاريت مرتين فقد ذهب إلى عالم الموتى.

ان اسطورة النزول للعالم السفلي تكشف وجهين للالهة (أينانا) وأختها (أيريش كيغال) وهذان الوجهان هما النور والظلمة اللذان يمثلان قمة طبيعة الالوهية،، ومع الاسف فان جزءاً من الاسطورة فقط التي عمرها ٥٠٠٠عام قد بقي واندثرت الرقم الاخرى وفي تجسداتها الاخرى كانت تسمى عشتار اوعشتروت وسيبل وأفردويت وفينوس. أما اهمية تموزي فهي غير واضحة اذ ان القاء القبض عليه وموته تم بين الماشية اذ كان راعياً وعشيقاً لانانا اذ فضلته على معجبيها مثل المزارع (أنكمدوا) ولكنه كان ايضاً راعياً للنخيل والحبوب وقيل بانه سيعود من النهر الذي امتلاً من نحيب أتباعه.

القديس انطون: كانوا في اوروبا في القرون الوسطى يحتفلون بقصة القديس انطون لشهرة الاغواء الذي تعرض اليه وكانت قصة اسطورية. اذ يروون

انه هاجر إلى الصحراء المصرية في عام ٢٧٠م وكان عمره ٢٠ عاماً وقد اطاع تعاليم المسيح التي تقول اذهب وبع كل ماعندك واطعم الفقراء واتبعني وحاول الشيطان إغواءه بمختلف الطرق ولم يلن ولم يخف من الموحش الخرافي سنتور. ويرمز الوحش سنتور في العقيدة المسيحية إلى الشهوة الحيوانية ولكن الراهب لم يلن. مما ادى إلى اعتقاد الشيطان بان اتباعه يتقلصون وقد توفي في عام ٢٥٦ ميلادية وقال انه يريد ان يدفن بدلاً من تحنيطه اذ كان التحنيط شائعاً وقال سأبعث من جديد على يد المسيح.

#### القديس كرستوفر:

حسبما ورد في التقويم القبطي فان يبوم استشهاد القديس كرستوفر هو يوم ٢٨ آذار ويقول القبطيون انه جاء من ارض يأكل سكانها الرجال والكلاب وقد اعتنق والده المسيحية وترعرع في احضان والده على الدين المسيحي، واخذه الرومان اسيراً ولجهله بلغتهم اصبح اخرس وبعد ان صلى إلى الله اعطاه القدرة للتكلم بلغتهم. ويقال انه اطعم في احدى المرات الجنود والجائعين بمعجزة وعندما سمع عن ذلك الامبراطور (ديوكوس) طلب المجيء به إلى انطاكية وحاول الحاكم في عام ٢٥٠ تحطيم ايمان القديس بالاغواء والتعذيب ولكنه لم يتمكن من اغوائه وطلب قطع رأسه وتقطيعه وقام حراس القصر بذلك.

ان اللغة القبطية كانت سائدة في مصر وكانت لغتهم مكتبوبة وليست هيروغليفية ولكنها حروف ابجدية وتقول الاسطورة ان الكنيسة القبطية تأسست على يد القديس مارك بين المستوطنين الاغريق في الاسكندرية ولم يمر وقت طويل حتى اصبحت الكنيسة قبطية ومن ذلك جاءت القصص حول القديس كرستوفر ونجد في خلفية القديس اساطير فرعونية متعلقة بأنوبيس اله الموت عن الفراعنة ورأسه رأس ثعلب وقد لعب دوراً هاماً في الطقوس الجنائزية الفرعونية وتوجد ايقونة للقديس كرستوفر تصوره برأس كلب وهي في المتحف البيزنطي في أثينا ولعل هذا مايعنيه انه يأتى من الارض التى يأكل اناسها الكلاب والبشر.

#### القديس سميون ستيليتيس:

لم يشبه قديس سوريا اي قديسين اخرين في غرب آسيا اذ عرفوا بانهم رجال من نار. وكانوا يطهرون اجسادهم بتبتل شديد ومن اشهرهم سميون في عام ٢٩٠-٥٥ ميلادية وهو من قديسي الاعمدة اذ كانوا يقفون عراة الاجساد على عمود مرتفع محدقين في الفضاء وقد الهموا قديسين آخرين بطرقهم اذ ان القديس سميون عاش لمدة اربعين عاماً على قمة عمود بارتفاع ٢٠ قدماً قرب انطاكية واهمل جسده للأماح والتشقق والقروح والديدان لتأكل في لحمه وكذلك كان يضرب نفسه بالسوط وكان يعلم الديدان من قروحه وعندما تسقط دودة يعيدها إلى مكانها «كلي مما اعطاك الله» ويقال ان احد قديسي الاعمدة قتل بصاعقة وبالرغم من ان السلك الدرباني في الاديرة لم يشجع مثل هذه الممارسات فان هؤلاء الرجال حازوا على اعجاب سكان حوض البحر الابيض المتوسط وقد انتشرت سمعة القديس سميون ووصلت بلاد الفرس والغال.

أيزيس: المعنى الحرفي لكلمة أيزيس مع والمقعد». وهي الالهة الام في مصر وابنة نوت وزوجة واخت اوزوريس وأم حررس، وصورت كامرأة ترضع طفلها حورس، وعندما تلبس القرص السماوي وقرون البنر وتصبح الالهة هاثور. وتحكي الاساطير أن أيريس اكتشفت الاسم الرمزي السري والسحري لرع اله الشمس. ونظراً لضجرها من الحياة الدنيوية ارادت أن تصبح الهة باستخدامها اسم الاله السري وجمعت بعض لعاب الاله رع وخلطته بالتراب وحملت أفعى وضعتها في طريق رع وقد لدغته الافعى ونفثت سمها فيه مما اجبره على البوح باسمه الرمزي لايريس، أذ كان كل من يتلفظ بهذا الاسم يصبح الها، وعندما أثر السم فيه تكلم ونطق بالاسم الرمزي وتأمّت ايزيس وانتشرت عبادتها إلى اليونان.

بتاح: عضو قائد في مجمع الالهة المرية ومركز عبادته في ممفيس ويشاهد بمرافقة زوجته الالهة اللبوة سخمت ونفرتيم ابنه. في البدء كان بتاح هو «نون» او المياه الاولية وبكلمة أو عجينة طين خلق «بتاح ونون» العالم. وفي السطورة اخرى انه خلق «آتوم» وهي الصورة التي ظهر بها رع اله الفراعنة في الساطير هليوبوليس. ولقد حاول رهبان بتاح مزج العناصر المتنافسة في الاساطير

لخلق اسطورتهم الكونية. وجرى امتزاج آخر لخلق إله مدينة ممفيس تحت اسم «بتاح ــ سوكار» ويجد بتاح كشخص يحمل «عنع» رمز الحياة وقوة الخلق في الكون. ويعتقد بانه كان الها للحدادين حيث ربطه الاغريق بالههم «هيفيستوس» المخصص للحرف اليدوية. وفي ممفيس كانت تجرى طقوس لعبادة الثور «آبيس» حيث يحتفظان بعدد من الابقار المقدسة ولكن العبادات المختلفة انحسرت لتعطي مكانا إلى عبادة ثور ممفيس. وكان ثور آبيس يقدس حتى يتم تحنيطه ويوضع في ناووس كالذين سبقوه. وغالباً ما يشارك رهبان يمثلون الهة مصريين في المراسم المرتبطة بالثور «آبيس» والعلاقة بين بتاح والثور غير واضحة ويقال ان الثور بعد وفاته يتحول إلى اوزوريس.

بعسل: المعنى الحرفي له «السيد»، وفي كنعان كان هذا لقب آلهة الخصب المحليين. ولم يظهر بعل كاله للمطـر حتى اوقات متأخرة نسبياً حيث أعطى ادواراً متعددة، وبالرغم من عدم وجود طقس قاس وجاف مثل بلاد مابين النهرين ولكن ف كنعان كان تغير الفصول ملحوظاً للتركيز على الله الخصب واختفائه وكانوا يقتفون اثره في العالم الاخر بواسطة غيوم الخريف، اذ بعدما دحر اله البحر (يام) بني بعل بيتاً في جبل صافون واستولى على مدن عديدة واعلن انه سوف لا يعترف بسلطة «موت» أو «الموت» لذا فانه لم يصادق ذلك الاله أو يستضفه، وقيل لموت ان يزور الاراضي الصحراوية فقط، ونتيجة تحدى بعل له قام الاله (موت) بدعوة بعل لتجربة قوته، ولم يتمكن بعل من الاعتذار عن زيارة ارض الموتى واخذ معه عجلاً ليحمى نفســه من هذه التجربة القــاسية. أما (أيل) وبقية الالهة فقــد ليسوا البسة الموتى ولطخوا رؤوسهم بالدماء وشوهوا ايديهم. أما (انات) فقد ساعدتها الهة الشمس «شاباش» واتت بالجثث لـدفنها. وبقى عـرش بعل خاليـاً فقام أيل بتنصيب اله السقى (أثتار) بدلاً عنه ولكن (أنات) افتقدت زوجها بعل، وحاولت بلا نتيجة اقناع اله الموت بارجاعه للحياة، وقابل بقية الالهة طلبها بلا مبالاة لأن بعل تحدى (موت)، فقامت (أنات) بتقطيع (موت) إلى قطع بسكين حادة لغضبها وبعثرت اشلاءه وحرقته وطحنته في طاحونة ورمت بقاياه فوق الحقول. في نفس الاونة حلم الاله (أيل) برجوع اله الخصب بعل مما يعني ان بعل لم يكن متوفياً حقيقة، واعطوا (أيل) تعليمات إلى الالهة (شاباش) بأن تراقب ظهور بعل في طلوعها اليومي. وتم العثور على بعل حياً وهرب (أثتار) من عرشه، ولكن الاله

موت تمكن من العودة ومهاجمة بعل وفي هذه المرة انضم جميع الالهة الى صف بعل ولم ينتصر اي من المتحاربين. وبعد المعركة تدخل (أيل) وطرد (موت) وترك الحقول لبعل.

توجد بعض اجزاء هذه الاسطورة في رقم (رأس شمرة) الطينية، وترمز اجزاء الاسطورة لتبدل الفصول فبعل اله المطر والرعد والبرق، وبلمسة من يده اليمني تختفي اشجار الارز. أما الاله (يام) مالك الارض المالحة فقد اعطوا مكانه الى الاله (بعل) عبقرى المطر والخضرة، وهذا ماجعل (موت) الاله المنافس الوحيد له بعد (أيل) الجبار وكانت مملكة الآله (موت) تجسد العقم والجفاف والصحراء في العالم الاخر الى أن قامت الآلهة (أنات) بقطف الذرة وطحنها في أرض بعل مما دل على خصوبة ارضه، وانضم الآله (أيل) إلى أنات لمساعدة اله المطر (بعل) الذي قام من الاموات وعاد ليؤكد استمرار الفصول. وقد تجسدت نفس المعاني في روايات العهد القديم اذ ورد فيه مايلي «ان من يزرع بالدموع سيجني بفرح. ان من يذهب ويبكى ويحمل البذور الثمينة سياتي مسرة اخرى مغمورا بالفرح ويحمل معه اكياس البذور» والدموع في هذا المعنى تعنى قطرات المطر. وبعل ابن (أيل) أو (داكون) وهـو اله غـامض ربطه اليهـود بمدينـة فلسطين في أشدود، وكـان الاله (داكون) مرتبطاً بالبحر اذ عُثر على عملة تحمل صورة انسان وذيل سمكة، وبالرغم من انتصار (بعل) على الاله (يام)، فليس من المؤكد انه قد حارب (لوتان) ففي كتاب الليفتان في العهد القيديم نعرف ان (أنات) قضت على الافعي ذات السبع رؤس، وهي نفس الافكار التي التقت بها اساطير بلاد مابين النهرين، اذ تتكرر اصداؤها حول بعل وحاجته الى بيت، ولكن القرابين التي كانت تقدم إليه كانت بائسة بالنسبة لاله يمتطى الغيوم ويسوق المطر. من ناحية اخرى نجد المعابد المخصصة لعبادة بعل قد وصلت حتى قرطاجنة وتدمر حيث نجد معبد (بعل ــ هامون) سيد المذبح والبخور، وعرف الاغريق باسم (كرونوس). وتروى الروايات ان النبي أيليا حط من قدر الملك (أهاب) في جبل الكرمل لاعتقاد الثاني بقوة بعل. اذ قال أيليا «ان نار الله ستحرق القرابين والخشب والصخور والتراب وتقضى على المياه في الحفر»، وتمكن بعدها النبي أيليا من قتل اتباع الاله بعل واكد بقاء عبادة يهوذا في المنطقة. باستيت: الالهة المصرية المجسدة على شكل قطة، وربطوها باللبوة ايضاً قبل ارتباطها بالقطة المدجنة. وكان مكان عبادتها في (بوباستس) حيث يوجد ناووس لتحنيط القطط. وكانت هذه الالهة تحمي نوعاً من الاجناس وتأخذ شكلاً حيوانياً. وخصصت لها مدن مقدسة وحدث ذلك لحيوانات اخرى ففي الغيوم مثلاً اخذ الاله (سيبيك) شكل التمساح وتوجد بركة يسبح فيها تمساح يجسد الاله ويأخذ الذين يعبدونه مياها مقدسة من البركة. واخذت عبادة الثور «أبيس» اعلى مرتبة وتعجب هيرودست من ذلك اذ لاحظ انهم يدفنون الثور وكذلك بقية الحيوانات. وكانت القطط تقدس في البيوت، وقال الرحالة الاغريقي هيرودوس «وعندما تندلع النيران فان اشياء غريبة تحدث للقطط، ويجتمع المصريون لمراقبتها بدلاً من اطفاء النيران، وتقفز القطط الى النيران، وهنا يبدأ الحزن العظيم، اذ كان سكان البيت الذي تموت فيه قطة يحلقون اجفانهم، بينما اذا مات كلب يحلقون رأسهم وجسدهم. وخلال احتفالات الالهة (باستيت) يمتنع الفراعنة عن صيد الاسود وهي الرياضة المحببة لديهم اذ كان اصطيادها في هذه الفترة يعتبر دنساً.

بيس: هو اله شعبي يعبد في المنازل في مصر القديمة «الفرعونية» ويمكن ان يكون من اصل نوبي ويمثل على شكل قزم مع لحية كبيرة وعينين متهدلتين وشعر طويل واذنين كبيرتين وانف مفلطح ولسان ممدود ويداه عريضتان وطويلتان وسيقانه معوجة وله ذيل. وهو لايشبه بقية الالهة المصرية التي كانت ذات بعدين ويظهر وجهها النصفي، بينما رسم (بيس) كامل الهيئة ولانجد مثالاً لذلك إلا في رسوم الهة الحب (قيتيش) لدى الاسيويين وكانت لها علاقة بالملذات الجسدية، وكان بيس حارساً ضد النحس والمنازل، فهو يقتل الافاعي، ويحرس الاطفال، ويشجع الخصب، ويساعد ابقار الماء. والالهة (يثورات) عند الوضع. اما (قيتيش)الهة الحب فجسدت كامراة عارية تقف على اسد وتحمل باقة زهور في يد وافعي في يد اخرى. وكانت عشيقة الالهة وعرفوها على انها (ايزيس) و(هاتور).

تيلبينو: أله المناخ عند الحنيين وكذلك اله الخصب وقد اختفى مثل ابنه اله الزراعة. وتتحدث الاسطورة عن قفر الارض نتيجة غضب وانسحاب يتليينو والاجراءات التي اتخذت لتأمين عودته وارضائه حيث خرج غاضباً وبدل جزمته اليمنى باليسرى وبذا حل الخراب بالارض وذبلت النباتات ونشفت الينابيم ولم

تحمل الابقار والماشية والنساء وعمت الارض المجاعة، ولم يتمكن النسر الذي بعثه اله الشمس من ايجاد تيلبينو المختفي وقد رجت الالهة (هنهانا) اله المناخ بالتفتيش عنه وذهب إلى مدينة تيلبينو فلم يجده هناك وجلس يائساً فارسلت هنهانا نحلة لتلدغ تيلبينو فاغضبته اللدغات فارسل فيضانات جرفت معها البيوت والرجال والحيوانات حتى جاءت الهة التعاويذ والشفاء (كاميروسبا) ومسحت غضبه بمراسم سحرية ومداواة واقنعته بالعودة إلى معبده على ظهر النسر وجعلته يفكر بما عمل ونما الزرع وقدمت الندور من الذرة والخمر والثيران.

توث: كاتب الالهة المصرية واهم الهة مدينة كمون أو هيدموبوليس في الايام القديمة كان خالقاً ولكن بعد النصف الثاني من الالف الثالث عزي اليه كتابة القانون والعلوم والاختراع والكتابة الهيروغليفية وهناك اوراق لعب تسمى اليوم كتاب توث ومن دراسة الكتاب تمكن توث من السيطرة على السحر وسمي باله الحكمة وان الفاظه كانت تتحول إلى حياة مما أدى الى اعتقاد السحرة فيما بعد بقوة تلفظ الكلمات وقوة توث وكانت علامته زهرة اللوتس التي تنبع في المياه الاسنة وتتفتح عن طفل جميل هو الشمس.

تايمات: هي التنين البابلي وكانت تسمى (لابو) الوحش في العهد السومري وقد حطمها أنليل. وتضمن كتاب (أينوما أيليش)وصفاً للكون قبل الاحداث وقيام الاله مردوخ بخلق نظام كوني جديد. ففي البدء كانت المياه مختلطة في أبزو أو ابسو وهو تيه المياه العذبة. اما تايمات فكانت المياه المالحة في المحيط. أما (مومو) فكانت الضباب الذي يغطي السطح وكان (أبزو وتايمات) والدي الالهة (لهمو ولهامو) وكان ولداهما كانا (أنشار وكيشار) أما حفيداهما فكانا (أنو وأيا) وقد خلق الاحفاد ضجة وقد ازعجت الضجة الجدين ابزو وتايمات ونتيجة نصيحة مومو قررا القضاء على حفيديهما وعندما سمع ايا بذلك استخدم قواه السحرية لافشال هجومهما وكاد يؤدي لقتل أبزو واخيراً نجح ابن أيا مردوخ الذي ولد في المياه العذبة.

وتروي الاسطورة عندما سمعت الالهة بالاستعدادات المخيفة التي تقوم بها تايمات فقد انزعجت من ذلك فقد استعدت مع زوجها كنغو ومجموعة من الثعابين والتنينات للقيام بتدمير العالم وهددت الفوضى العالم. عندها اقترح الاله

انشار تعيين مردوخ كبطل وتزويده بالاسلحة للمعركة المميتة واصر مردوخ على دخول النزال باعتباره الاول بين الالهة ومع سهم وهراوة وشبكة وكذلك الرياح التي اصبحت في جانب صعد عربت وعندما فتحت تايمات فاها لتبتلعه ضربها بسهم في بطنها وذبحها واخذ اتباعها أسرى وربط رقم القدر على صدره وكانت هذه الرُقم هدية (تايمات) الى زوجها (كنغو) وقسم جسد تايمات إلى جزئين ودفع جزءاً إلى اعلى لتصبح السماء والاخرى ليصنع منها الارض وبين العالمين خلق الانسان من دم كنغو قبل الرجوع إلى معبده في بابل.

وتصور البابليون تايمات كمخلوق متعدد الهيئة جزء حيوان وجزء افعى وجزء طير ومظهرها قبيح وتغضب بسرعة وكانت شريدة وتظهر كتنين انثى وقد اختفت عناصرها الامومية نهائياً وفي اسطورة غرب اسيا يمثل التنين الفوضى ضد النظام الكوني وقد وجد ذلك تفسيراً له في اسطورة تايمات ومردوخ والتنين يرمز للشيطان ايضاً.

ويوجد عدد من القديسين المسيحيين الذين حاربوا التنين مثل القديس جورج وهو اشدهم وقد انتصر في ليبيا حيث خلص السكان من تقديم العذارى يومياً للوحش. وكذلك هناك روايات اخرى مثل قصة القديس فرانسيس والقديس دافيد دافيد من قارص وكان يحب الحيوانات وقد هدد التنين غزالته فهدد القديس دافيد التنين بانه سيشق بطنه ويطعمه للفئران اذا لم يرحل فدخل التنين في كهفه وقال للقديس انه يخاف ان يترك الكهف خوفاً من الرعد وسيترك اذا وعده القديس بانه سوف لا يقلع عينه فوعده لحين زيادة النهر واعطى القديس كلمته وبذا سافرا سوية وبدأ القديس بقراءة تراتيله والتنين يهز الارض تحته وتكلم الله صارخاً دافيد وعندما ادار القديس وجهه صعق التنين بصاعقة واحترق. وعندما رأى القديس دافيد احتراق التنين اشفق عليه وسأل عن سبب قتله فقال الملاك له لو زاد النهر فالتنين سيذهب الى البحر ويعيش على السمك ويقلب السفن ويقتل العديدين ويمكن انه خلال القرن التاسع الميلادى قلب المؤرخون اسم التنين الى ليفياثان.

تابوت العهد: عندما غزا (بومبي) القدس عام ٦٣ ق.م و دخل مدينة قدس الاقداس ليرى ماذا هناك وجد غرفة خالية من التماثيل والصور لان عبادة التماثيل لم تكن موجودة في الديانة اليهودية. وكانت اماكن العبادة تشيد في الاماكن

المرتفعة وتحت الاشجار الخضراء. ولكن مكان يهوذا كان في جبل صهيون في شمال مدينة الاله العظيم وكلمة صافون تعني الشمال، وهناك جبل صافون قرب أوغاريت وهي اولمب الهة الكنعانيين. ففي سيناء صعد موسى إلى الجبل وتكلم يهوذا معه، ولكن بعد قيام اليهود بعبادة العجل الذهبي وكسروا اول لوحة من الوصايا العشر فقد ابلغ يهوذا موسى بصنع تابوت العهد او الصندوق ووضعت بقية الوصايا فيه ويعتبر كرمز لعلاقة اليهود بالسماء ويقال ان الفلسطينيين حصلوا عليه واجبروا فيما بعد على ارجاعه مع الهدايا، وتروي الاساطير ان المدن التي ظهر فيها التابوت اصاب الطاعون سكانها.

جلجامش: ملك أور الاسطوري وبطل الملحمة المشهورة باسمه وقصته مبنية على اساطير عاشت في سومر لمدة قرون. وقد عثر على النص الكامل للملحمة في مكتبة اشور بانيبال في نينوى وتعود الرقم إلى القرن السابع قبل الميلاد اي بعد الف عام من نشوء الاسطورة.

تروي الملحمة ان جلجامش ولد نتيجة اتحاد الهة مع بشر، ومن المكن ان يكون ثمرة علاقة بين راهبة عليا من راهبات المعبد والحاكم خلال اعياد رأس السنة، وقيل ان جلجامش كان ثلثاه منه الها وثلثه بشراً فانياً.

وتروي الاسطورة في البقايا الطينية السومرية بأن شبح الموت كان يطارد جلجامش كما تروي تلك البقايا مغامرات للحصول على الخلود. وتقول احدى وجهات النظر بان الملحمة تتعلق بمراسم الدفن لانها وجدت في غرفة الموتى في أور. اما الملحمة الاكادية فتصور جلجامش كطاغية سقط نتيجة مغامراته الجنسية، وقد توسل السكان للالهة لمساعدتهم والتخلص من الطاغية فقامت الالهة الام (أورورو) بصنع كائن بشري متوحش من الطين، وكان كث الشعر ويأكل العشب اسمه أنكيدو وعندما سمع جلجامش بالنبأ أمر عاهرة من عاهرات المعبد ان تذهب لاغوائه، اذ ان أنكيدو لم يعرف الملذات الجنسية وعلمت العاهرة (أنكيدو) معنى المدنية اذ كان متوحشاً ثم اثارت طموحاته ليعمل على اسقاط جلجامش ولكن المعركة انتهت بدحر أنكيدو وبدأت صداقة لمدى الحياة بين الاثنين.

وبدأ الاثنان مغامراتهما اذ غزوا معاً غابة الارز التي يسكنها حواو او خمبابا ويخرج النار من أنفه وقد اردياه قتيلاً بمساعدة رياح عاتية ارسلها لهم اله

الشمس شمش. وقد غازلت الالهة عشتار جلجامش ولكنه رفضها لانها كانت متقلبة المزاج مما اغضبها وامرت الاله آنو ان يرسل ثوراً من السماء ليعيث في الارض فساداً مما ادى لخسائر كبيرة وتمكن البطلان جلجامش وانكيدو من قتله مما اثار غضبها الشديد ودعت الاله أنليل لقتل أنكيدو وجلجامش لغرورهما وادى قتل صديقه إلى حزنه الشديد اذ عرف معنى الفناء والموت وبدأ يهيم على وجهه في البرارى والهضباب لايجاد طريقة للضلاص واخيرا قبرر اللجوء إلى جده الاكبر (اوتانا بشتم) الذي أصبح خالداً ويسكن على اطراف البحار التي تحيط بالعالم وحاولت الغانية (سيدوري) اغواءه ليشرب الخمر وكانت تمثل احدى صور عشتار، ولكن جلجامس رفض ذلك كما انه لم يدفن أنكيدو وبكاه لمدة سبعة ايام وليال حتى خرجت دودة من أنف أنكيدو لأن الالهة جعلت مصير البشر الموت وأبقت الخلود لها وهذا ماقالته (سيدوري) لجلجامش ولكن جلجامش البطل اصر ان يعرف من هذه السيدة السماوية مكان سكن (أوتانا بشتم) وزوجته في مكان سكناهما الابدى، وعلم من سيدوري انه يسكن خلف مياه الموت وسافر إلى هناك بمساعدة الملاح (أوسانبي) بعد أن بني قارباً وعبر المياه السامة ووصل في نهاية المكان إلى مصب الانهار وهو المكان الذي خصصته الالهة لاوتاناً بشتم الذي عاش وزوجته بعد ان منحتهما الالهة الخلود بعد الطوفان، الذي حول البشر إلى طين، وكان بحث جلجامش بسلا أمل اذ غالبه النعاس وكان امله الوحيد في الخلود الحصول على نبات سحرى يعطيه شباباً ابدياً وينمو في قاع البحار، وبعد مغامرات عديدة تمكن جلجامش من الحصول على النبات وبدأ في طريق العودة إلى أور، ولكن في طريق عودته غالبه النعاس قرب حفيرة ماء وشمت افعي الرائحة الزكية للنبات فسرقته وأبتلعته وفجأة حصلت الافعى على قوة خلع جلدها وأفاق جلجامش ليعرف ان مصيره سيكون الموت وبكي بحرقة اما النص الاخر فيقول ان جلجامش ساعد اينانا في قطع شجرة تحرسها أفعى والريح ونسر، وقام مع أينانا بصنع طبل وعصا ولكن الطبل سقط صدفة من جلجامش الى العالم السفلي وحاول انكيدو ان يعيد الطبل والعصا ونسى التعليمات لحماية نفسه في العالم السفلي وبقى هذاك الى الابد، ولكن الاله أيا فتح لـ ثقباً وتمكن أنكيدو من الخروج كالريح والعاصفة الترابية. ووصف ذلك العالم بانه المكان الذى يصبح فيه الامراء خدماً ولاتفيد الالقاب الدنيوية ولا تحمى الالقاب احداً.

حدًاد: ومعناه المحطم وهو اله أرامي وسماه السوريون حداد وهو رديف (بعل حداد) الذي يهز الارض والجبال ويسقط الاشجار وحمل حكام دمشق في الايام التوراتية اسم (بار حداد) او اولاد حداد. وفي اصحاح زكريا ذكر بان حداد كان الها للخصب مثل (بعل) وهناك ذكر للماتم التي تجرى حول موته.

حورس: ولد حورس من اتحاد ايزيس وأزوريس الاله المذبوح. وقد ولد حورس بطرق سحرية اذ تقول الاسطورة المصرية ان أيزيس لجأت إلى الاهوار في الدلتا وأنجبت ابنها حورس وربته بسرية تامة، وعندما بلغ سن البلوغ اراد حورس الانتقام لقتل والده في معركة مع سيث عمه القاتل وخسر احدى عينيه ولكن سيث قتل واعتبر الخاسر واعيدت العين لحورس الذي اعطاها لاوزوريس ووضع مكانها الافعى المقدسة التي أصبحت شعاراً ملكياً فيما بعد ويجسد حورس على شكل مخلوق رأسه رأس صقر وهو اله المزروعات عند المصريين ويمثل أوزوريس فرعون كل مصر.

اما أيزيس فتجسد المرأة الحزينة وحورس الابن المخلص وقد عبد في مصر العليا كاله للشمس وعرف برع وعند وفاة فرعون في مصر يصبح اوزوريس خلفه الحي فهو حورس ورع في آن واحد كتجسيد للابن الحي.

خيبرا: إله مصري رأسه رأس الخنفساء واعتبره المصريون اله الشمس رع في الصباح وشبه وا الخنفساء التي تدحرج الروث على الارض مثل رع الذي يدحرج الشمس في الفضاء.

دانيال: تتركز الاساطير اليهودية على مكوث دانيال في بابل وتتحدث عن تنبؤاته عن يوم القيامة وتنبؤات المستقبل. لقد ادى السبي البابلي لليهود الى التشكيك في قدرة الههم يهوذا على حمايتهم، بالرغم من تحذيرات الانبياء (جر ميا وحزقيال) وجاء السبي عام ٩٧٥ق.م كصدمة لليهود عندما أسر رؤساؤهم أبان غزو نبوخذنصر للقدس في ذلك العام. ولم يحدث السبي إلا بعد فترة اذ حدث الغزو في عام ٩٨٥ قبل الميلاد وتبعه السبي. وتقول الروايات ان يهوذا اخبر حزقيال بمايلي: «ستتلقّون درساً لعدم عفتكم وسيقوم رع بجمع ماشيته ويعيدها إلى أرضها وسوف تأكل في جبال اسرائيل وفي كل انحاء البلاد». وفعلت التنبؤات فعلها عندما غزا كسرى ملك الفرس بابل واستولى على سبار وبابل في عام التنبؤات فعلها عندما غزا كسرى ملك الفرس بابل واستولى على سبار وبابل في عام

970 قبل الميلاد، واعتمدت سياسته لكسب الولاءات على اعادة المنفيين إلى بلادهم، وتشجيع عباداتهم التقليدية، وجاءت فرصة اليهود للعودة، وحدث ذلك. ثم حدثت اضطرابات في عهد الاسكندر المقدوني اذ غزا الامبراطورية الفارسية ووزع الغنائم على قواده وقد كانت فترة حكمهم ظالمة خاصة حاكم سلوقية (أنطيوكوس أبيفانس) ١٧٥-١٦٣ ق.م مما دعا السكان للثورة.

ويمثل كتاب النبي دانيال ادب القيامة، وكان كتاباً دعائياً لتطمين اليهود الدين قاوموا الحضارة الهيلنية التي حاول انطيوكوس فرضها على السكان وصورت مثل عهد بنوخذ نصر، ومثل دانيال على ان يهوذا هو مخلصه، اذ تقول الاساطير عندما رفض (شاوراس وميشاج وعبد نجد) الركوع امام تمثال الحاكم الذهبي رموا في النيران ولكن النيران لم تؤثر عليهم نتيجة وجود المخلص وصادف ذلك ظهور كتابة غريبة في احتفال اقامه (بل شازار) ولم يقدر احد على فك رموز الكتابة إلا النبي دانيال الذي اشار لصعود نجم الفرس. واستمر الاتباع على تقديم الصلوات لالحهم ووشوا بدانيال حيث رمي في عرين للاسود ولكن يهوذا أرسل ملاكه واغلق فم الاسود ونجا دانيال. رغم ان الرؤيا التي وصفت في كتاب دانيال تتحدث عن وحوش كاسرة مع فك ذي اسنان حديدية فإنها وصفت نبوخذ نصر تائهاً بين الوحوش الكاسرة ومثلته الرؤيا مبعداً عن البشر ويأكل العشب مثل الثور ، وجسمه مبتل وشعره كالنسور واصبح له ريش واظافر مثل نحالب الطيور . وفي كتاب آخر اسمه دانيال والافعي تعطي صوراً عن نجاح دانيال في خلع القناع عن وجوه الرهبان المحتالين ، إذ اظهر دانيال لكسرى بأن هناك اثار اقدام لرهبان واولادهم يأكلون من طعام (بعل) المقدس .

 المناصية المادية لاله الشمس المثلة في القرص الشمس «أتون» وقد رفض عبادة المنة اسلافه واضطهد رهبان «عمون» الاله ذا رأس العجل في طيبة حيث كان لهم تأثير بالغ في الحياة منذ طرد الهكسوس. وقرر اخناتون بناءمقر جديد له ولالهه وسميت المدينة الجديدة أخناتون أو أفق أتون، وتقع في منتصف الطريق بين طيبة وممفيس وعبد أتون في تلك المدينة كالعنصر الخالق للحياة واب لجميع الرجال وهو الذي اعطاهم الوانا مختلفة ولغات وأراضي واعطى المصريين النيل والاخرين المطر. بقي اخناتون في مدينته الجديدة لانشغاله بعقيدته وانعزل عن انحاء البلاد، ولم يهمهه اندحار المصريين في كنعان ولكنه لم ينجح في تأسيس عقيدة جديدة غير مرتبطة بالاساطير المصرية اذ بعد وفاته قام توت عنخ آمون بارجاع العاصمة الى طيبة. وانمحت عبادة آتون حين حكم آخر فرعون من السلالة الثامنة عشرة السمرا «حرم حب» في ١٣٥٣ ـ ١٣١٩ ق.م.

وفي هليوبوليس فان اسطورة رع تروي بانه خالق الكون وكان موجوداً وحيداً ثم جاء «آتوم» للحياة نتيجة قدف الزوجين «شو» الهواء و«نفتوت» الرطوبة وانبثق من قذفهما «حب» سيد الارض والالهة «نوت» الهة السماء. وكانت الافعى مرادفة للتنين البابلي «تايمات» التي ذبحها اله الشمس مردوخ. وقد تمكن «شو» ابن آتوم من دحر «أبوفيس». وحسب رواية ثانية فان الذي دحر قوى الفوضى «سيث» ولكن (أبوفيس) لم تكن له اهمية كما هو عليه الحال بالنسبة لقوى الشر في بقية الاساطير. وكان فيضان النيل حدثاً يتكرر ولم يكن مثل فيضانات دجلة والفرات التي لاتحصى ولاتعد، ولانجد في الاسطورة المصرية مراع القوى المتعادية كما في الاسطورة البابلية والتي تروي بان تنين الفوضى والعنصر الذي يقضى على الاشياء والمياه الاولية تتطلب تدخلاً بطولياً لاله الشمس.

وفي معبد طيبة تجرى طقوس لمساعدة (رع) في صراعه اليومي مع (أبوفيس)، اذ كانوا يعتقدون ان قوى الافعى تتكاثر بعد غروب الشمس وتهاجم وتستمر معركة رع خلال الليل وحتى عند الشروق اذ يتمكن ابوفيس من إثارة زويعة في السماء لحجب نور الشمس وقوتها.

وتتضمن مراسم طيبة تحطيم تمثال ابوفيس المثل بالتمساح او الافعى وكان التمثال يصنع من الشمع ويكتب اسمه بالحبر الاخضر وكذلك تماثيل اتباعه

ويتم لفها بورق البردى وكانوا يهينون ابوفيس ويضرب بسكين ويرمى وفي نفس الوقت يردد الرهبان تعويذة ويقومون بممارسات سحرية ودينية حيث اعتقد المصريون ان الالهة تستخدم التعاويذ وكانت الالهة التي يخلقها أتوم مظهراً لقوة أتوم السحرية.

أما قصة رع فكانت موضوعاً للعديد من الاساطير الشعبية فبالنسبة لايزيس كشف الاله العجوز أسمه الرمزي لها، اما بالنسبة لالهة «هاتور» فهو رجل أشيب سريع الغضب القي على عاتقه قتل البشر. وهناك اسطورة متداخلة مع هذه الاسطورة حول عين رع التي خسرها حورس ابن أوزوريس في صراعه مع سيث، وقد ربطت الاساطير لجعلها احداثاً الهية اذ اصبحت عين رع نجمة الصباح المرتبطة باوزوريس وعودته للحياة. اما اذا ظهر رع على شكل الاله تغنوت فان عين اله الشمس تختفي لوقت وتعود بعد تقديم التوسلات والادعية. ولعب الاله رع دوراً غريباً في العناية بالموتى ورسم مصير الانسانية اذ يساعده حورس عوضع سلم الهروب في القبور الملكية لمساعدة الفرعون الميت على الهروب. وانتهت عبادة رع نتيجة تنافسها مع عقيدة اوزوريس حيث ان الاهتمام الاول انصب على البعث والموت وهذه لايمكن ان تقارن بالتأملات الكونية لاساطير الشمس.

رشنو: الحاكم العادل في الاساطير الفارسية وكان يحكم ارواح البشر حسب اعمالهم مثل مترا وسرواشا. وكانت موازينه الروحية لا تأبه باحد ان كان خيراً أو شريراً أو ملكاً او اميراً ولم يغير من حكمه قيد شعرة لتحقيق العدالة اذ انه كان يحكم بعدالة حقيقية على الاعلى والادنى. واعتقد الفرس ان الروح تبقى مع الجسد لمدة ثلاثة ايام وليال وهي الفترة التي يعطي فيها رشنو حكمه عن مصير الشخص والشخص الذي ينقذ كانت تساعده عذراء شقراء لعبور جسر الفراق وهذه العذارء تمثل اعمال المتوفى الخيرة وتذهب الروح بامان الى حيث الضوء والسعادة. أما الروح الملعونة والساقطة فانها تجد الجسر رفيعاً كحد الموسى فتسقط إلى اسفل في جهنم حيث تستقبله امرأة بشعة تمثل اعماله السيئة وتسلم روحه للشياطين ويسجن في مكان في عذاب ابدي اسمه «دروج» وهي حفرة عميقة.

زو: توجد في اساطير وادي الرافدين اسطورة متكررة حول رُقُم القدر او (نوبسي ماتي) والتي كتبت عليها القوانين الكونية وقام «زو» وهو طائر الريح

السومري وبرأس أسد باخذ هذه الرُقُم من أنليل وهدد وجود الالهة أنفسهم اذ أن من يلبس هذه الرُقُم يصبح سيد العالم بلا منازع وخاف الالهة وهزعوا ولم يجد الالهة بطلاً لانقادهم من المصيبة التي ستحل بهم حتى قام ابن أنليل نينورتا اله الحرب والصيد بالعثور على عش الطير (زو) على جبل (سابو) الضخم وانقذ الرُقُمْ منه. وفي الاسطورة البابلية تُعزى رُقُمْ القدر إلى التنين الانثى تايمات والتي عاشت قبل أن تخلق الارض وكانت هديتها إلى زوجها الثاني كنغو والذي من قه مردوخ لخلق البشر من دمه.

سيكير: الله جنائزي مصري على هيئة رجل محنط ورأسه رأس صقر ومركز عبادته في نيكرو بوليس العائدة لمفيس. وكان مجال عبادته قسماً من العالم السفلي،حيث ينتظر «يفهيبوكو»الموتى على هيئة ثعبان. وقد عرف سيكير بازوريس الذي يظهر على شكل مومياء وظهر مع «بتاح» حيث كانت تجرى له المراسم والطقوس في ممفيس ويقال ان اسم «بتاح» هو من جذر سومري ويعني مفتاح مثل «المن» وله علاقة بالخصب. اما الاشكال الاخرى للالهة المحنطة فانه كان «هابي» ويظهر برأس قرد على انه احد اولاد حورس الاربعة وكان واجبه حراسة الجرة التي تحتوي على رئتي حورس المخطة اما الاولاد البقية فيحرسون الجرار الاخرى في مراسم الموتى. وهم مستا ويحرس الكبد، «توتاموف» يحرس المعدة، «كيبهينوف» ورأسه كالثعلب يحرس الامعاء، اذ كان المصريون يحتفظون بالاحشاء في اماكن منفصلة عن الجسد المحنط.

سيرابيس: الله دولسة البطالمة وهي فترة الحكم المقدونية في مصر ٥٠٠-٣٠ق.م وقد جسد سيرا بيس كرجل مع شعر مجعد ولحية ويحمل سلة على رأسه. وقد اشتقت عبادته من عبادة الثور أبيس في ممفيس وكان مركز عبادة سيرا بيس في الاسكندرية التي كانت مركز دراسة وتجارة في عهد البطالة. واعتبر السرابيوم احدى عجائب الدنيا السبع ويأتيه الحجاج من كل مكان للشفاء والمعجزات وكان سيرابيس مداوياً للمرضى والها اعلى من القدر واخذ من اوزوريس شخصية اله عالم الموتى. وكان له تأثيراً على الرومان حتى تغلبت عليه عبادة «أيزيس». ونهاية السرابيوم كانت بعد فترة إذا قام الامبراطور ثيود يسيوس (٢٧٩ - ٩٥) بتهنئة المسيحيين (لتهديمهم) السيرابيوم بتصريض من البطريك

#### ئيوفيلوس.

سيث: تظهر الشواهد عن القبور التي تعود إلى الألف الثالث قبل الميلاد سيث على هيئة حمار بأرجل واذان طويلة وذيل قصير وبعد قرون من ذلك تحول هذا الحيوان إلى وحش جميل. وكان الاله سيث سيد مصر العليا ومدينته المقدسة في «أمبوس» وكان منافساً لحورس ابن أخيه. وتحكي الاساطير الصراع بينهما بعد مقتل اخيه اوزوريس اذ أخذ السلطة مؤقتاً في مصر العليا وعرفه الاغريق بالسم العاصفة «تايغون» والتايغون وحش ضخم تصارع مع زيوس ودحر ودفن في جزيرة صقلية في جبل «أتنا» وهو جبل بركاني وتمثل حممه هذا الصراع، اما «نيبييش» زوجة سيث واخت اوزوريس فكانت مرتبطة بطقوس الدفن. اذ كانت وأيزيس حاميتان لمقدمة ونهاية التابوت وتعني الكلمة «سيدة القصر» وخلال غزو المكسوس تمتع سيث بمكانة عالية اذ تبناه المكسوس كاله لهم واعتبروه الههم الموحيد وارادوا فرض عبادته على انصاء مصر المستقلة وقد وجد حكام مصر الغرباء لدى سيث صفات عديدة مشابهة لالههم بعل، اضافة لـذلك فعاصمتهم «أفاريز» كانت مكان قديم لعبادة سيث ، وبعد طرد المكسوس في عام ٧٥١ق. م قام الفرعون أمويس بتوحيد البلاد واعاد بقية الالمة الى اماكنهم ولكن أمينويس قام اللوبع حاول مرة اخرى توحيد اللالمة بواسطة آتون القرص الشمسي .

سبا: جاءت ملكة سبأ الى القدس لتمتحن حكمة النبي سليمان باسئلة صعبة، وقد حيكت حول هذه الاسطورة اقاصيص عديدة وكانت هدايا الملكة رائعة لغنى بلادها اليمن اذ كانت تسيطر على طريق البخور. ويقول اليهود انه تزوجها وفي اثيوبيا اخذت الاسطورة معنى سياسياً ففي عام ٥٥٥ اذكر دستورهم ان الامبراطور هيلاسي لاسي يعود إلى سلالة مينلك الاول ابن ملكة سبأ والنبي سليمان. وفي القصص الاسلامية يقوم سليمان بزيارة للملكة بلقيس وذكرت الاقاصيص ان ساقيها كانتا كساقي حمار لان امها كانت من الجن ولكن وجد ساقيها جميلتان ولو انهما مشعرتان وقد تزوجها سليمان.

سيمون ماغوس: ساحر كنعاني وله دراسات غنوصية. وقد اثرت تعاليمه على رجال الدين المسيحيين وقد رفضه القديس بطرس لانه حاول شراء القوى السحرية اعتقاداً منه بان حواريي المسيح قد تلقوها من الروح المقدس.

وتحكي اسطورة لقاء سيمون بالقديس بطرس في روما ويحكي اصحاح بطرس ان السامري سيمون اراد الطيران الى السماء ويمكن انه سمي ايضاً ماغنوس او «العظيم» بدلاً من الساحر «ماغوس» حيث ابلغ الرومان انهم خاطئون وانه سيصعد للسماء لانه قوة الله وراه البعض يطير فوق روما مما آلم القديس بطرس فدعا الرب لاسقاطه وكان دعاؤه «دعه يسقط ويتأذى ولاتقتله ايها الرب بل اعطه درساً واكسر رجليه في ثلاث مواضع» وسقط ماغوس وتلقاه الناس بالحجارة عند سقوطه.

اما الابيونيون وهم فرقة يهودية مسيحية فقيرة تعيش قرب البحر الميت فقد اعتقدوا بان سيمون ماغوس هو هيئة متنكرة للقديس بولص في نزاعه مع القديس بطرس. ولعل اعمال القديس بطرس حول وفاة سيمون ذات اصول ابيونية وكان اعداء القديس بولص هم اليهود الذين اعتنقوا المسيحية في القدس اذرفضوا تفسيرات بولص الذي كان يهوديا هلينيا ولم يعرف المسيح كحواري له والذي رأى اعتناق اليهود للمسيحية كطريقة للتخلص من المعتقدات اليهودية مثل الختان ودفع جزية المعبد وبعد سقوط اورشليم على يد الرومان في عام ٧٠ ق.م توقف العداء لبولص وتم قبول اتباعه في الديانة المسيحية.

وقد اعترفت المسيحية بقوة وسحر سيمون اذ قال الاسقف ايرنيوس في عام ١٣٠ - ١٠٠ ميلادي بان كل الهرطقة بدأت مع سيمون الذي اصطحب معه احدى الساقطات من صيدا اسمها هيلين بعد انقاذها. وقال انها من صنع فكره وهي ام الجميع وانه يقدر ان يصنع ملائكة وان الملائكة غاروا من هيلين التي كانت فكرة فسجنوها في جسد انساني ولكن روحها بقيت عبر العصور وعرفت مرة باسم هيلين طروادة وان سيمون جاء اخيراً لانقاذها من قيودها ويخلصها وكلمة «غنوص» المعرفة هي من معتقدات مجموعة من الناس مثل سيمون الذي دعا اتباعه لمعرفة الكون والطبيعة البشرية، والقدر والخلاف بين الروح والجسد. ولايذكر سيمون اليوم إلا في خطيئة سيموني.

سن: الله القمر في أور وابن أنليل البكر وهو الله الارض والهواء وسيد التقويم. وقد اظهرت عبادته نوعاً من الاتجاهات التوحيدية اذ كان يقرر مصير المستقبل ولايعرف احد من الالهة خططه. وحسيما هو مذكور في التوراة فان النبي

ابراهيم ترك أور عن طريق حران والمدينتان اللتان غادرهما كانتا تعبدان القمر «سين»، كما ان عبادت كانت منتشرة في الجزيرة العربية تحت مختلف الاسماء وحتى ان سكان جبل سيناء كانوا يعبدون القمر في الالف الاول قبل الميلاد. وأسماؤه الاخرى «سو أن» و «نانا». وعند الصلاة له يقولون انه الكامل بين الاسياد وكان مرتبطاً بالخصب فهو الاله مربي الابقار وسيد العالم الاخر والعائلة. وهناك اسطورة حول مغازلته لننغال ام الالهة انانا وان الالهة دفعته مما ادى لقيامه بتقديم مهر اذ ملأ الانهار بالمياه وأخصب الحقول والذرة واوجد السمك في الاهوار والقصب على الضفاف والفاكهة في الحدائق وبعد هذا المهر الغالي قبلت الالهة ننغال الذهاب معه حيث عاشت معه في اعالى زقورة أور.

### «سفينكس» أبو الهول:

حسب الاسطورة المصرية فان ابو الهول هو الله الشمس رغم انه كتلة صخرية في مرتفع الجيزة تمثل اسداً رابضاً ورأسه رأس انسان يلبس غطاء رأس فرعوني. وفي الالف الثالث قبل الميلاد قام شيفرين بالايعاز إلى رجاله لنحت ابو الهول في الجيزة وطوله ٢٤٠ قدما ويواجه الشمس المشرقة. وهو حامي الاهرامات ويمزق اعداء (رع) وكان ابو الهول نموذجاً شعبياً في الصناعات المصرية والبناء. وتقول الاسطورة أن ابو الهول وعد طوطميس السرابع بانه سيعتلي العرش في عام وتقول الاسطورة أن ابو الهول من مخالب ابو الهول.

اما الاسطورة الاغريقية فتصوره كوحش مع وجه وثديي امرأة وجسم اسد واجنحة وإن هيرا الهة الارض ارسلته ليهدد مدينة طيبة وكان ابو الهول يحرس ممراً على حافة جبل على البحر ويسأل كل عابر أحجية وعندما اعطى الملك اوديب الجواب الصحيح رمى أبوالهول بنفسه من القمة وسقط في البحر.

ساراوشا: ويعني ذلك في الاسطورة الفارسية عبقري السمع والطاعة وبقى اسمه بعد الفتح العربي باسم سوروش مبعوث الله. اما في العهد الزرادشتي فكان يمثل اذن اهورامزدا ويستمع إلى شكاوي المظلومين في الارض الذين يلقون الظلم على يد اتباع أهرمان الروح الهدامة. واعتقد الفرس ان الشر يعمل في الظلام

وينزل اهرمان الى الارض بعد حلول الظلام ويتبعه «أيشما» شيطان الغضب والعنف وكان ساراوشا وسيطاً، مثل مترا، بين الارض والسماء وكان الوحيد الذي يقدر الوقوف امام اهورامزدا في السماء.

ساوشيانت: معناه المنقذ في الاسطورة الفارسية او من سيأتي لتجديد الحياة في نهاية النزمان وستمحى في زمانه جميع الشرور التي اثارها أهرمان في زمانه وسيتم خلق العالم من جديد اذ ستتحد الارواح بأجسادها. وبعث الموتى سيكون للاخيار والاشرار على حد سواء فاتباع اهورامزدا الذي يسكن في فضاء الضوء مع الكائنات السماوية او اللامعين وسكان «دروج» جهنم الباردة والمظلمة والدين انتخبوا أهرمان كرئيس لهم يعودون جميعاً ويحدث صراع كبير اذ سينسكب المعدن الذائب على الارض والجحيم وعلى كل البشر ان يتحملوا هذا الحرق وستكون المعادن الذائبة كالحليب الحار الدافيء للصالحين من البشر.

ويبقى معدناً فعلياً بالنسبة للاشرار ولكن خطايا الاشرار الملعونين ستتطهر بهذه التجربة المخيفة وترجع جميع الكائنات إلى المرمزد بفرح. وسيكون ذلك التأهيل الاخير والقدر المحتوم لا هرمان وشياطينه ولكن ذوبان دروج سيبيد قوى الشر نهائياً.

اعتقد زرادشت ان الارض ستصلح بعد تبشيره ولكن عندما لم يحدث ذلك وبقيت الارض على ماهي اعتقد اتباعه بانه سيتبع بثلاثة منقذين يظهرون كل الف عام وستكون الالف نقطة تحول، وتصوروا مجيع زمن يشهد نهاية الشر ويحصل الاخيار على مكافأتهم. وقد استمرت فكرة السماء والارض على وضعها لحين فترة الماسانيين ٢٢٦\_٢٥ حيث انتصر في عهدهم عبادة اهرمزد الذي حل محل اهورا مرذا وسبينتا مينيا كمصدر للخير. وبموجب اسطورة متأخرة فان الزمن يتضمن ١٢ الف عام مقسمة الى اربعة اقسام كل واحدة ٣٠٠٠ عام وتكون الفترة الاولى حقبة روحية او «الفرافاشس» وتحكم الارواح العليا والملائكة اما الحقبة الثانية فشهدت خلق أول رجل «كايومارت» وكذلك الثور الاول وفي الحقبة الثالثة ينتصر الشرعلى الرجل الاول والثور ويطغى التنين والرؤوس الثلاث ويحكم البشرية. اما الحقبة الحالية فتحظى بتعاليم زرادشت وتنتهي بمجيء ساوشيانت اوالمنقذ.

شيطان: ان الاعتقاد بوجود قوى شريرة وأشباح تسكن الهواء والاماكن السرية قد نبعت من خوف الانسان الغريزي من المجهول الغريب والمخيف في غرب آسيا. وقد عبرت الخرافات في غرب آسيا عن نفسها بمختلف الطرق فالمصريون صارعوا «أم موت» الذي يأكل الامتوات وهددت الافعى (أبوفيس) رع اله الشمس يومياً. اما البابليون فقد عزوا المرض وسوء الطالع الى هجوم الشياطين حيث تهدد الرجال ليلا (ليلتو) الجميلة المجنحة. وعالج اليهود المشكلة بسقوط الملائكة تحت أمرة الشيطان او أبليس، وحارب العرب الجن واعدادهم التي لاتحصى. أما الفرس فقد وجدوا امامهم أهرمان وهو الشر المطلق. وقد اثرت هذه الثنائية على اليهود اذ اصبح الشيطان على ماهو عليه بعد السبي البابلي.

وتعنى كلمة شيطان في العهد القديم «العدو» وهو كائن خارق سمح له يهوذا رب اليهود بامتصان صبر أيوب الرجل الكامل الصفات، ولكن فكرة الروح الشريرة نمت في كتاب «أينوخ» الذي دون في عام ٢٠٠ق.م وترجم سقوط الشيطان لانه كان حسوداً ويغار من أدم ولم يرض الركوع اليه وقال له ميكائيل عليه ان يعبد صورة الله أو انه سيلاقي غضب يهوذا، ولكن الشيطان واتباعه رفضوا الرضوخ والركوع لادم وطردوا من السماء إلى الارض. ومنذ ذلك الوقت بدأ العداء بين الشيطان والبشرية. أما الملائكة الآخرون فقد سقطوا للسحر الجسدي لفساد الارض بنات الانسان. وهكذا فعل «شمهازاي وأزازيل» الذين تبنوا الشيطان «أزومو ديوس». وفي يوم الغفران عند اليهود على الرهبان تضحية تبنوا الشيطان «أزومو ديوس». وفي يوم الغفران عند اليهود على الرهبان تضحية خروف وماعز للتكفير عن خطايا اسرائيل والاخر لخطايا ازازيل. ومن اتحاد خروف وماعز للتكفير عن خطايا اسرائيل والاخر لخطايا ازازيل. ومن اتحاد الملائكة ونساء الارض خرج العمالقة والذين غرقوا مع احفاد آدم الشريرين في الطه فان.

ثم ورثت المسيحية موضوع الشيطان وأبليس وكان القديس بولص شديداً في تعاليمه اذ قال «لايمكنك ان تشرب من كأس الله والشيطان». اما «بلـزبوب»، «سيد الغاب» فانها تشويه لكلمة كنعانية تعني «سيد المنزل» ونمت الفكرة. بحيث اصبح هناك ملك خير وشر اما في كتاب رؤيا القيامة فان المخلصين سيرون اندحار الشيطان النهائي وقد عرف التنين في الاصحاح، وكما يقول القديس بطرس فان المسيح بعد وفاته ذهب ليبشر الارواح في السجون، وهناك رواية عن نزول

المسيح الى الجحيم للتبشير كما ذكر ذلك في انجيل «نيكوديموس». الذي يعود للقرن الرابع ـ وقد كتب أحد الغنوصيين المتنسكين، وكان معاصراً لسيمون ماكوس «ان الرواج والتكاثر هما من عمل الشيطان لان العالم تحت سيطرت الشريرة وان الامتناع هو طريق الخلاص وشعلة الحياة للهروب». وفي الاساطير الغنوصية فان الشيطان تحالف مع العنصر النسوي الجاهل والغاضب والمرأة حسبما يرون ذات مواقف مزدوجة وجسد مزدوج عذراء من اعلى ومصاصة دماء من اسفل.

عشتروت : ظهرت الالهة الام في الواح رأس شمرة كـ(عانات) أو (أثيرات) أو (أثتارت) أو (عشتروت). وهي رفيقة وأخت بعل، وكان من اكتر الالهة الكنعانيين فاعلية وسميت عانات (سيدة الجبل) ونتيجة غزلها مع أيل فقد امر بعل ببناء بيت لها على جبل صافون في الشمال، وبالرغم من تسميتها بالغادة والعذارء فان (آنات) كانت الهة عدوانية اذ تروى الاساطير انها ذبحت اعداء بعل وخاضت ف دماء ضحاياها وارادت الحصول على قوس «أغات» وصورت لابسة قبعة وفأس معركة وسهما. وقد أدخلها الغزاة الهكسوس إلى مصر ومثلت بالبقرة ذات القرون. امنا (أثرات) سيدة البحار فكانت رفيقة (أيل) وهو مساو ليهوذا رب البهود، واقتصر دورها على الخصب وكانت عشتروت أقرب إليها من أثيرات. أما (عشتروت) فكانت ملكة السماء وعرفها اليهود كآلهة للصياديين وقدسوها. وقال يهوذا إلى جرميا «اذا جمع الاطفال الحطب وأوقد الاباء النيران وعجنت النساء عجينهن لعمل الكعك لللهة واذا أعطى الشراب لبقية الالهة فان ذلك سيثير غضبي». وفي معايد (مزباح) التي بنيت (ليهوذا) فان عشتروت كانت بجنبه، وفي مصر العليا قدستها الجالية اليهودية كالهة القمس حتى ٥٠٠ق.م، شأنها شأن عشتار وانانا. وتتم طقوس الزواج المقدس كأحد المعالم السرئيسية في المعبد وقال بهوذا متذمراً «عندما أشبعهم فانهم يزنون ويجتمعون في بيوت الزانيات» وكانت «عشتروت» جميلة وخطرة ولبست قرون الثور، وسميت سيدة الخيول والعربات. وعبدها العرب تحت اسم (أثتار) وكرجل اله حاول طرد بعل.

<sup>\*</sup> غنوص: احدى الفرق المسيحية التي ترى المادة شرا والخلاص عن طريق المعرفة الروحية.

عشتار: قال هيرودوس بان من اكثر العادات البابلية جنوناً هي العادة التي تجبر كل امرأة مرة في حياتها على الجلوس في معبد أفروديت وترافق اي غريب يزور المعبد ولايمكن للمرأة ان تترك مكانها إلا بعد دخول الغريب ويقوم برمي قطعة النقود في حجرها وتذهب معه خارج المعبد وعندما يرمي قطعة النقود يقول «أريدك باسم ميليتا» وهو اسم افروديت الاشوري، وبعد الاتحاد الجنسي تصبح مقدسة في نظر الالهة وتعود لبيتها ولايمكن رشوتها بعدئذ بأي مبلغ من المال. وكانت النساء الجميلات سرعان مايغادرن المعبد أما البشعات منهن فكن ينتظرن سنوات. وكان هذا العرف سائداً في قبرص ايضاً. وميليتا هي الالهة الام عشتار التي جاءت من أينانا السومرية الهة الخصب والحب. وفي الاسطورة البابلية فان عشتار هي زوجة واخت تموز ونزل تموز كما نزلت عشتار لعدائهما لارشيكال. وعند وفاتها هناك نشفت ينابيع الربيع على الارض وقد تمكن (أيا) من اطلاق سراحها بواسطة خصي ذكر تمكن من الحصول على اعجاب الهة العقم والموت.

ونرى وصفاً رثائياً في احدى البقايا الطينية حيث تبكي عشتار على موت تموزي. وان موته السنوي وبعثه وزواجه يدل على وجود طقوس للخصب مرتبطة بالدورة الزراعية، وقد انتشرت عبادته في كنعان حتى ان النبي حزقيال تذمر من ذلك قائلاً «نجد نساء يبكين على موت تموزي حتى على ابواب الله».

وقد تم تبجيلها كالهة حرب في آشور ونراها تحمل القوس وملتحية مثل الاله أشور وتقلول الكتابات ان عشتار كانت تنتخب الملوك. ومن الملوك المنتخبين المها الشور ناصر بال الثاني عام ١٨٨هـ ٨٠٠ق.م وكان ملكاً قاسياً مع العاصين عليه وعلى اعدائه حيث ينزع جلد الاسرى وهم احياء ويقطع أيديهم.

غايومارت (الحياة الميتة): انسه الرجل الاول (اَدم) في الاسطورة الفارسية وقد خلقه (أهورا مزدا) وعاش مدة ٣٠٠٠ عام كروح قبل ان يصبح شاباً جميلاً، وبعد ان عاش ٣٠ عاماً قام (أهرمان) بتسميمه بتحريض من (جي) العاهرة، ومن بذرة غايومارت نمت البشرية كاب وأم أو (ماشي) و(مشيان) اللذين تركا الاله (أهورامزدا) وتبعا الاله (أهرمان) وقد حكم عليهما بالعذاب في جهنم الى الابد.

### فاهاكن أو «فاهان»

الاله القومي لارمينيا في قديم الزمان والذي يمكن ان يكون قد دخل كاله إلى اسيا الـوسطى عن طريق تراقيا في القرن السابع قبل الميلاد وفاهان اله الحرب وكانت له شعبية لذا لم يقض عليه بعد الغزو الفارسي وكسرى لارمينيا وقد ارتبط فاهان بالشمس والبرق والنار ويقولون عند ولادته «كان شعره من نار ولحيته من شعلة وعيونه مثل الشموس» واعماله هي قتل التنينات مما ربطه بهرقل، ولكن يذكر بها نيبال اكثر من ملقارت الله القرطاجينين بعدما لجأوا إلى ارتاكسيا. وفي عام ١٩٠ قبل الميلاد قام القائد السلوقي في ارتاكسيا بالثورة على الرومان وكان هانيبال قد هرب إليها بعد فشل حملته على ايطاليا وقد ساعد القائد السلوقي في شورته وخلق مملكة هناك.

ليفياثان: معناه الملتفة وهي الافعى في الاساطير اليهودية ومرادفة للتنين (تايمات) ونفسها المسماة في نصوص راس شمرة (بلوتان). وهو وحش ذو سبعة رؤوس ذبحته أنات ويقول كتاب أينوخ عن وحش رقيق يتحدث الكتاب عن انفصال الوحشين وخروج انثى اسمها (ليفياشان) تسكن التيه والينابيع، والذكر يسمى (هيموث) ويحمل على صدره صحراء بلاقياس تسمى (دنوين). أما التلمود وماجمعه الحاخامية المتأخرون فيقولون ان زعانف ليفياثان تشع اشعاعاً قوياً لاخفاء اشعة الشمس رغم انها بيد يهوذا. وفي آخر الـزمن تقوم أفعى البحر بايقاف هجوم الملائكة ولكن (بهيوث) يقوم بقتلها. وفي الاقاصيص الاسلامية فان الله استخدم (بهيموث) ليس كمدمر للتنين ولكن ليمثل اسس العالم وهو عبارة عن ظهر عظيم يربط المياه بالظلام في الارض. ويوجد وصف للافعى في كتاب أيوب لاظهار الضعف البشري امام القوة الالهية اذ يسأل يهوذا البشر هل تقدر على اصطياد ليفيائــان بسنارة؟ اذ لايوجد من يقدر على الوقــوف امامه واسـأل اذاً من يجرؤ على الوقوف امامى؟ ان ليفيائان يحول الحديد إلى قش والنحاس يتسوس مثل الخشب. . . ويجعل الاعماق تغلى. لـذا فليس من المستغرب أن المسيحية في القرون الوسطى جعلت (ليفياثان) ملك اطفال الكبرياء، وعرف بالجحيم حيث وصف مدخلها بان فيه محراثاً ضخماً. معت: الهة الصدق عند المصريين وابنة ري وتمثل لابسة ريشة نعامة واحدة ولعدالتها وصدقها استخدمت ريشتها لوزن روح الميت في يوم الحساب أمام اوزوريس ملك الارض الاخرى او الآخرة.

مردوخ: ومعناه الحرفي «عجل الشمس» ابن أيا. ويظهر ان مردوخ كان الها للسحر والتعاويذ منذ البدء ويجسد برأسين يرمز إلى احداهما كبعل او السيد المعرف بانليل، وبخاصة بعد ان أصبح مردوخ رئيساً للالهة في بابل بعد انتصاره في الصراع الكوني على (تايمات) تنين المياه المالحة وتم تعيين مردوخ من قبل الالهة كبطل كوني وقد ذبح تايمات وربط رُقم القدر على صدره وخلق نظاماً عالميا جديداً ومن ضمن ماخلقه البشرية وقصته تمثل اسطورة الخليقة. اما وحش الفوضى المذبوح فبقى في الكون وأنجب اولاداً اصبحوا الهة يقومون بتقديم فروض الطاعة إلى بعل مردوخ.

وتذكر الاسطورة ان مردوخ قال للالهة بان مركز الكون أصبح بابل وبنى لنفسه بيتاً هناك. وقد اخذ هذه المكانة في ديانة مابين النهرين وقد أثر على الاساطير الكنعانية نتيجة اهمية بابل الاقتصادية التي اصبحت الحضارة المسيطرة بعد سقوط سومر.

اضافة لذلك فقد كان هناك ارتباط وثيق في محفل الالهة الاشورية ـ البابلية واصبح عدد كبير من الالهة مظهراً لمردوخ. أما رفيقته وزوجته فكان اسمها (ساربانتو) اللامعة أو النجمة الرهرة او «فينوس». وفي الربيع تقام احتفالات كبيرة تسمى «زاك موك» أو رأس السنة، عندما يبعث بعل مردوخ في أيزاكيلا. وقد سرق معبده مرسيليس الاول حيث قاد محاربيه الحثيين في غزوة على بابل في عام ٩٠٠ ق.م.

### ملقارت أو «ملكارت»

وهو هرقل الكنعاني واله مدينة صيدا. ذكر هيرودوس بان معبده يحتوي على عمودين طويلين احدهما من الذهب والثاني من الزمرد وكان العمودان يضيئان في الليل. وارتبط ملقارت بالبحر والملاحة ويوجد مرفأ باسمه في صقلية،

ولايستبعد أن تكون أعمدة هرقل هي نفس أعمدة ملقارت وقد قتل بالنار واحتفل الكنعانيون بصحوه السنوي في شهر كانون الثاني.

مسن: وهو اله عبد في بانوبوليس وقبطوس في مصر السفلى ويظهر الاله «من» على هيئة رجل يلبس قبعة فيها ريشتان ويحمل عصا على شكل سوط وكان «من» من الهة البدو والصيادين ومنطقته في الصحراء الشرقية ومن خصائصه الرجولة والتكاثر وكانت عبادته مُنتشرة ويحتفل بعودته في مصر. واهم اعياده وقت الحصاد وتنتشر اعياده بين الطبقات الدنيا وكانت احتفالاته صاخبة ومعربدة وله شعبية مثل أوزوريس.

مثرا: من اهم الكائنات السماوية الاسطورية عند الفرس ويعتقدون انه حكم في الارض وقد قدمه الفرس على انه ابن أهورا مزدا، ويشبه بضوء الشفق الذي يسبق شروق الشمس عند بزوغها. وهو الذي يبدد الظلمة ولايمكن اخفاء شيء من نظراته الثاقبة. وصوروه كعالم بكل شيء حتى التافه من الاحداث. وقبل فترة الزرادشتية فان مثرا وأهورا مزدا كانا توأمين لاله السماء وهما عند الفرس الخالقان والحافظان للنظام الكوني ثم قام الزرادشتيون برفع مكانة (أهورا مزدا) كأعلى كائن، ولكن تأثير مثرا أستمر بعد عبادة أهورا مزدا ويقول اهورا مزدا عندما خلقت مثرا من البراري فقد جعلته قابلاً للقدسية مثلي».

وكان مثرا حامياً للمحاربين «راث بشتار» او راكبي العربات، وبالرغم من حكمته ومعرفته فان طبيعته المحاربة جعلته بلا رحمة وقاسياً على الذين يخالفونه وكان سلاحه السهم القاتل ودرعاً كبيراً والامراض والخنزير الحاد الانياب الوحشي، والوحش الكاسر، وكان يطحن من يخالفه رأيه وكان اتباعه يخافون من غضبه اللامحدود وكان اتباعه ينشدون له «مثرا انك شر ولكنك خير مع الامم. مثرا انك شر ومع ذلك فانك رحيم مع البشر. وفي العالم لديك السيطرة على الحرب والسلم». وكان عنصر الشر محصوراً بالكذابين الذين فقدوا اعتقادهم مع الاله أهورا مزدا وتبعوا خداع أهرمان «الروح المخربة» الذي يمد يد الصداقة لمن يحافظون على عهدهم القدسي المعقود بين الرجال، والرجال والسماء. وقد تذمر اهورا مزدا بان البشر يقدمون له عبادات بسيطة لذا دعا مثرا للمشاركة في طقوس الهوما، والتي كانت مركزية في الديانة الزرادشتية وكان الاتباع يشربون عصير

الهوما المخمس. والظاهر انها عادة قديمة وتتعلق بطقوس السكر، وبعدما أدخل مثرا في الطقوس فقد انضم إلى محفل الالهة الفارسية وتطور الطقس مما جعله الها غامضاً.

وقد اكتسح الغموض الذي يحيط بمثرا وطقوسه الامبراطورية الرومانية واعتبر الزرادشتية ذلك «غموض السحرة» الماج. وذكر بلوتارك في القرن الثاني بان مثرا كان بين اهورا مزدا وأهرمان. واعتبره الفرس وسيطاً وتعلموا منه تقديم القرابين والشكر إلى الواحد. أما اهرمان فتقدم له الطقوس لتهدئته. وتبقى طقوس مثرا السرومانية في تضحية الثيران له غامضة، لأن الاسطورة تقول ان من يقوم بذبح الثور هو أهرمان. أما نتائج الطقوس فكانت ذات وجهين استمرار السرفاه والخصب في العالم المادي واستمرار حياة السروح في العالم الروحاني بعد الموت. وقد انجذب الجنود لهذه الطقوس وامتدت عبر الامبراطوريه الرومانية من الدانوب وحتى بريطانيا. وقد استمرت هذه الطقوس الوثنية حتى عهد جوليان حيث أقام وحتى بريطانيا. وقد استمرت هذه الطقوس الوثنية حتى عهد جوليان حيث أقام نصباً لمشرا في بلاطه في القسطنطينية وذلك في عام ٢٦٢ وكان عبارة عن ملجاً في كهف واحتفل به باسم احتفال «شور بوليوم» حيث يجلس الامبراطور على منصة وينبح الشور ويسبح في دمه، وهناك اعتقاد بأن هذه الطقوس الالهة آتيس.

مولوج: - قال النبي موسى «انك لن تسمح لأي بذرة بأن تدخل في نار مويج»، وهناك اعتقاد بأن مولوج كان ملقارت الاله الذي عبد في صيدا بلاد الكنعانيين. ويقول كاتب روماني يوجد في قرطاجنة تمثال برونزي لاله باسطأ ذراعيه ويحمل أطفالاً. بحيث يسقطون في النيران تحته. ولكن رقم «رأس شمرة» لاتشير الى وجود تضحية الاطفال\*. والنظرة الحاليه الى مولوج أو مويج ترى بأنه لم يكن الها ولكن الكلمة هي مصطلح لطقوس بدائية كنعانية، وعندما قال يهوذا لابراهيم خذ ابنك اسحاق الذي تحبه واذهب الى أرض موريا وقدمه قرباناً على الجبل الذي سأخبرك باسمه، ولكن ابني ابراهيم لم يمر بالتجربة اذ قدم الله له حملاً بدلاً عن ابنه. وتمثلت التضحية الكبرى عند المسيحيه في صلب المسيح «حمل الله» وهذه الطقوس بدأت في كنعان.

ترجد في قرطاج - تونس معابد وقبور بيونيكية كانت مخصصة لقرابين الأطفال البكور منهم المترجمة.

هابي : - عبد الفراعنة نهر النيل كإله ولم يكن مثل انهار مابين النهرين، فقد كنان النهر عند المصريين الها يأكل جيداً وممتلىء الجسم ويفرح ويتبادل الهدايا، وكان يمثل وهو يحمل الذرة كرمز للخصب الذي يعم بعد حدوث الفيضان السنوي اذ يحمل النهر الطمى والغرين، وكنانوا يقدمون له الغذاء والحلي والمجوهرات.

هاثور: -الالهة البقرة عبدت في عدة أماكن في مصر وعرفت باسم (هاثور مندرة) وكانت تمثل كبقرة مع قرص سماوي أو إمرأة بقرون بقرة وظهرت أحياناً كتمثال لعجل البحر وسميت بالذهبية. وتمثل هاثور الخصب اذ تحضر حسب اعتقادهم في مراسم الولادة. وكانت الهة الجمال والحب والزواج عند المصريين وعرفت أحياناً على أنها ايزيس زوجة أوزوريس. وحسب احدى الأساطير فإن اله الشمس رع استخدم هاثور لذبح البشرية لاعتقاده بأن البشر كانوا يتأمرون ضده وارسل عينيه على شكل هاثور لتدمير البشرية ولكنه لم يكن يريد فناءهم كلياً فقام باحراق الحقول بالجعة الملونه باللون الأحمر كلون الدم وعندما رأت هاثور صورتها منعكسة في الماء شربت من الجعة وسكرت ونسيت المهمة التي ارسلت من أجلها وهكذا أنقذت البشرية.

هوما: ـوهي كلمة فارسية مرادفة للكلمة الهندوسية سـوما أو أوكسيد الحياة وهي طعام الالهة السماوية والمعادية للموت، وهي الـوسيط بين الأرض والسماء، وكانت تعطى كغذاء وطعام في الطقوس الدينية في ايران. ويمكن أن يكون لها ارتباط بتقديم القرابين وقد أدان زرادشت هذا الشراب أو السـوما لقـذارته ولكن الطقس تطور ودخل في الـديانة الزرادشتية، اذ ذكر هيرودوس بأن كسرى قدم ثوراً كقربان عند غزوه اليونان في عام ٤٨٠ ق.م.

نركال: ـ تقول الأسطورة البابلية أن «أيرش كيغال "سيدة الموت استدعت نركال للستفسار منه عن رفضه الوقوف أمام مبعوثها في محفل الالهة. وقرر الالهة ترحيل نركال وبعث معة أيا ١٤ مرافقاً شيطانياً ينشرون الأمراض. وتمكن الاله المنفي أن يسيطر على الأبواب السبعة للعالم السفلي بواسطة هؤلاء الشياطين، وعندما دخل غرفة العرش شد أيرش كيغال من شعرها وطرحها أرضاً ولم يقطع رأسها بعد أن امتدحت رجولته وصرخت ايرش كيغال: لا تقتلني سأصبح زوجة

لك وسيعترف العالم السفلي بحكمك، وسأعطيك رُقُم الحكمة. وقبل نركال العرض وأصبح زوجها وحكم الأموات. وتقول أسطورة أخرى أنه عاد الى محفل الالهة بعد أن دعته "أيرش كيغال" الى مخدعها وقالت: إما أحصل على نركال أو سيقف كل الخصب والحياة على الأرض. وأسطورة الخصب ذات أصول سومرية.

ويمثل نركال عادة لابساً تاجاً محاطاً بأربعة عشر رجلاً بشعاً ومدينته (كوشا) وتعني أرض الموتى وارتبط الطاعون بشخصيته وكذلك قوة الشمس المدمرة. أما آرا فكان اله الحشرات والنار والمعارك والصحراء. وعرف بإسم شمش اله الشمس الذي أعار الرياح العاتية لجلجامش وانكيدو في صراعها ضد الوحش خمبابا. وكان السكان يخافون من الاله نركال وإعتقد البابليون أنهم اذا خسروا عطفه يقعون في مشاكل ويرون كذلك أن الروح المقدسة حلت في جسد خادمها وتقول احدى الرقم الطينية «أن الذي بلا اله هو مثل الصداع يغطي الرأس واللباس عندما يسير هو في الشوارع»

نمرود: حسب الاعتقادات اليهودية فان كفر والحاد نمرود ملك شنعار وصل ذروته عندما بنى برج بابل.وقد تمكن هذا الحاكم الطاغية من السيطرة على العالم من خلال حيازته على ملابس آدم وحواء. وكانت هذه الملابس المصنوعة من الجلد هي هدية يهوذا الى آدم وحواء وكان لها قوة وتأثير سحري، اذ تعترف الحيوانات بسلطة من يرتديها وكذلك تحقق النصر في المعركة. وقد أدى نجاح نمرود الى تأليهه وبدأ الناس يعبدونه ولكن الملك لم يكتف بذلك، لذا بدأ ببناء برج لتمكينه من شن هجوم على السماء وقد بلبل يهوذا ألسنة أهل المدينة ليمنع هذا المشروع فمثلاً عندما يقدم رجل بطلب سندان يعطيه الآخر فأسا أو حجراً، وبدأ سوء الفهم والخلاف وبدأت الجموع تنقسم الى فرق متعادية. أما أحفاد نوح فقد حافظ عليهم يهوذا اذ خصص اللغة اليهودية لبني اسرائيل واعطى لساناً مختلفاً لبقية الأمم السبعين.واسم المرج معناه البلبله والفوضى وجاء ذكر في الاصحاح الى ذلك. ولكن النبي ميكاح سمرا آشور أرضى نمرود وتعزو اسطورة سومرية تبلبل اللغات الى الاله آيا في نهاية العصر الذهبي.

نسن هورساكا: - احدى الالهـــة مع أن وأنليل وانكلي ضمن المجمع السومري واعلاهم هو أن أب الالهة ويأتي بعده ابنه أنليل ويحظى بالاحترام

والطاعة لكونه الابن البكر ومعه اخته (نن هورساكا). وأصغر الاخوة أنكلي الذي أحب نن هورساكا في دلمون ولكن حبهما واجه صعوبات. وقد مثلت هذه الالهة المتكاشر في التربة حتى الصخرية منها. لذا فان (نن هورساكا) التي تمثل ذلك تروجت أنليل اله الأرض والهواء وسيطرة الالهة تشمل الحياة البرية خاصة التلال ودورة الحياة والعائلة وولادة الملوك.

ننورتا: اله الحرب السومري وكانت له السلطة على الفيضان والرعد وله علاقة مع (زو) طير العاصفة الذي له رأس أسد. وننورتا تعني سيد المحراث ومن فترة أصبح سيداً محارباً. ولطبيعة الحروب المستمرة لبلاد مابين النهرين فان صفة السيد المحارب أكثر تماشياً. وفي حملة للملك (رموش) ملك أكد نرى صوراً للمعارك التي دارت قبل ٢٤٠٠ ق.م اذ قام رموش بذبح الاسرى خمسة آلاف منهم في أور، وستة آلاف في كوالو، وتسعة آلاف في أوما وهذه أرقام قياسية في ذلك الزمن.

نوح: ان قصة الطوفان في غرب آسيا من أصول تعود الى بلاد ما بين النهرين. اذ توجد قائمة بأسماء الملوك السومريين تعطي أرقاماً قياسية لفترة حكمهم ويذكر أن الملوك الثمانية الأوائل حكموا فترة ٢٤١٠ ٢١٤٢ عام شم جاء الطوفان. وهؤلاء الملوك هم الآباء قبل الطوفان وبضمنهم جلجامش وتموزي، ومن كسر الرقم الطينية الباقية فانها تذكر بأن الالهة قرروا اغراق البشر ولكن اله المياه (أنكي) حذر الرجل المتدين (زو سودرا) ملك سبار حيث بنى فلكاً للهرب من طوفان السبعة أيام. وحصل زو سودرا على الحياة الأبدية مثل الاله. وفي الأدب الاكادي يوجد نصان لقصة الطوفان ففي ملحمة جلجامش يصبح أوتانا بشتم البطل، بينما في أسطورة أخرى فان الذي بقي بعد المجاعة والطوفان هو الطراحاسيس). وخلال حكم الآشوريين وفي القرن السادس قبل الميلاد فان الخلاص من الفيضان يعنى التعميد وفلك نوح هو الكنيسة.

وفي التقاليد اليهودية فان بقاء بذرة آدم اعتمدت على صلاح وتقوى نوح حفيد (ميثو شايح) اذ تعب الهة بلاد الرافدين من الخدمات التي يقدمها لهم البشر، خاصة الحانات التي شيدوها. وكانت حياة نوح وتصرفاته تدين معاصريه الذين

أصبحوا أشراراً نتيجة سقوط الملائكة، ولكن معالجة قصة نوح في العهد القديم تلقي تعتيماً على دوره الثقافي اذ انه أوجد الزراعة اذ زرع العنب. وتدعي بعض النصوص أنه سكر نتيجة مشاركته الشيطان الذي سقى جذور العنب بدم حمل مذبوح وأسد ومن ثم خنزير وقرد وبذلك أخبر نوح ما تفعله الخمرة بالانسان فقبل ان يتذوقها ليمر بالتجربة فقد شرب الكأس الأولى فهو يُرى كالحمل أما الثانية فانه يستأسد ومن سكره يصبح كالخنزير وعندما يسكر يصبح قرداً بتصرفاته ولا يعى ما يقول.

نون: \_ تعني المياه الأولية في الاسطورة المصرية. ويجسد كانسان أحياناً وكرجل جسمه مغمور في المياه الى صدره وتقوم يداه برفع قرص الشمس. والفوضى التي كانت تعم المياه في البدء تشبه بأنها كانت وحلة وبلا نهاية ومن هذه الصفات تم تجسيدهم على شكل (نون ونونيت) و (هوه مع هوهيت) و (كوك مع كاكويت) و (أمون مع آمونيت) وكلهم يمثلون مدينة الثمانية «أوغدواد كمون» وإعتقد المصريون بأن عنصر المياه كان يحيط بالعالم ولكن اسطورة الطوفان لم تذكر في الأساطير المصرية.

نوت: - آلهة السماء المصرية وقد انبثق منها آتوم أو المياه الأولى كما خلقت «شو وتفنوت» أي الهواء والرطوبة ومن اتحادهما ولد «جيب» اله الأرض ونوت واولادهم هم أوزوريس وسيث وايريس وتنيئس. وكانت الهة السماء تصور عارية وضخمة ومحدبة ويسندها «شو» وتقول الاساطير أنها مسؤولة عن تعاقب الليل والنهار أي الولادة الشمسية.

اذ يعتقدون أن الشمس طفل يدخل فم نوت في المساء ويثمر في جسدها في الليل وتولد ثانية صباحاً.

نهيبوكو: -أحد الشياطين الشرسة التي تهدد الموتى في العالم السفلي في مصر ويصور على شكل أفعى وله انسان ولا يشبه «أم موت» وهي الهة انثى تصور على شكل خليط من تمساح - لبؤة - وعجل البحر وتأكل أرواح المدانين في العالم السفلي. وتقول الاسطورة بأن نهيبوكو دجن بواسطة رع وعمل كخادم مخلص لاله الشمس.

يما: ـان يما في الاسطـورة الفارسية عنده شيـزوفرينيا فهو مثل (ياما)

الهندوسي فقد أعتبر الانسان الأول ومنه جاء العرق البشري. ولكن زرادشت اعتبره خاطئاً اذ قال «لارضاء شعبه أعطاهم لحم الثور ليأكلوه» وكان ثمن خطيئته أنه منح الخلود وكذلك أحفاده. وكانت جريمة يما أنه قدم الضحايا لالهة آخرين في مملكته بجانب الاله الحكيم أهورا مزدا.

ورغم تهجم زرادشت على يما فقد بقى عصره الذهبي حياً في الأذهان لحين الفتح العربي في ٦٥٢ م. وعزي اليه خلال حكمه الذي استمر ٧٠٠ عام بأنه سيطر على الشياطين وأخذ ممتلكاتهم ووسع حدود مملكته لتشمل كل القطعان والبشر والكلاب والطيور حيث تشتعل النيران دائماً وأدى السلام الذي عم مملكته لتكاثر سكانها. ولكن العصر الذهبي لم يمتد الى الأبد لذا حذره أهورا مزدا بقوله «ان البشر الخاطئين سيتعذبون في الأرض وسيأتي شتاء مدمر وطوفانات وأمطار وثلوج» وللهرب من هذه الكارثة أخبر يما ان عليه الدخول في مخبئه السري وقال له أهورا مزدا «اجمع كل بذور النساء والرجال من أجملهم وأطولهم وكل أنواع الحيوانات من أجملها على الأرض وكذلك النباتات من كل أنواعها وكذلك الثمار من أحسنها وأطيبها واجلب من كل زوج اثنين وائت بهم الى مخبئك وكذلك الثمار من أحسنها وأطيبها واجلب من كل زوج اثنين وائت بهم الى مخبئك ويقولون أن يما سيأتي في آخر الزمان ويعيد الخير الى وجه الأرض.



# جنوب ووسط آسيا الهند وسريلانكا والتيبت

تفكر الهند بصور مجازية ورموز وبطريقة ليس لها مثيل في الحضارات الاخرى فهي ليست كاليونان حيث قل شأن الفكر اليوناني بواسطة الفلاسفة، ولم تتصول الاساطير العظمى الى قصص رمزية بواسطة الشعراء. اذ بقيت الاسطورة الهندوسية قديمة. والاسطورة في الهند تراث جماعي لمجموعة دينية ولا زالت حتى اليوم تستمر في اعادة رسم وتشكيل اعقد مدنية حية في العالم. والاسطورة مثل النظام الاجتماعي التقليدي في الهند ونظام الطبقات الذي نما خلال ثلاثة الاف وخمسمائة عام من الاحتواء.

اذ لم تلغ الهند عادات وتقاليد الشعوب المنتمية حديثاً الى حضارتها ولكنها جعلتها في موضع متدن من السلم الاجتماعي، لذا رفضت الاسطورة الهندوسية بعض العقائد ولكنها أدخلتها في نظامها المتطور.

وقد عبر شري راما كرشنا في القرن التاسع عشر عن ايمانه بالهندوسية عندما قال «القد جربت كل الاديان منها الهندوسية والاسلام والمسيحية وتبعت مختلف الطرق الهندوسية ووجدت بأنه نفس الاله أوالله والكل يتجه نحوه بخطوته بالرغم من اختلاف الطرق. لذا عليك تجربة كل المعتقدات وعبور كل الطرق» وكان المهاتما غاندي على حق عندما وصف حياة راماكرشنا بانها قصة الدين من خلال التجربة، علماً بأن هذا الرجل القديس البنغالي لم يحول اعتقاده عن الايمان بالام المقدسة لصورتها المتمثلة على شكل كالي السوداء نتيجة ولوغها في دماء ضحاياها الذين لا يعدون.

ان هذه النظرة الوحدانية للكون تنظر الى كل أجزاء الكون كجزء حي وظاهرة من ظواهر وحدة الوجود، وهي نظرة أساسية في الفكر الهندوسي بالرغم

من تعدد الالهة والأشخاص الخارقين حيث تتداخل الأساطير في حياة هؤلاء الأشخاص وقصص الالهة. وهذا الحشد من التجلي والعودة هي من مظاهر الدورة الأبدية في عملية الخليقة والاستمرار والفناء. وللهرب من العودة للحياة والتناسخ عدة مرات وللدخول في الحقيقة المطلقة تحت المظهر اليومي للاشياء هو ما يبحث عنه الحكيم والمتصوف للخلاص المسمى بالهندوسية «موكشا» وهي طريقة للتحرر والخلاص. وكانت هذه هي نظرة راماكرشنا الموحدة ونظرة آخرين اتحدوا بالذات الالهية ووصلوا مرحلة الاتحاد «سمادهي» والتسامي.

وهدف الحكمة الهندوسية هو فهم هذا التسامي أو الوصول الى مسرحلة الاتحاد بالنذات الالهية. ويتضمن تبرك الرغبات للوصول الى ذلك الاتحاد ولكل أنواع المتضادات للوصول الى المصدر فمن الولادة الى الحب الى الفرح الى الصداقة والجمال والغضب والمرض والالم والفزع والموت فانها كلها لها مكانها في التطور الكونى المستمر للحقيقة الاساسية.

تحتري الرغ فيدا على مجموعة من التراتيل وهي من أقدم التفصيلات عن الغزاة الأريين الذين غيروا حضارة وادي الاندوس في عام ١٧٠٠ قبل الميلاد. وكان ريس الهة هؤلاءالآريين (أندرا) اله العاصفة وكان سلاحه البرق والرعد ويصور راكبا الى المعركة في عربة ذهبية يجرها حصانان.

وقد منح الاله اندرا النصر للآريين السرحل فانتصروا على سكان الحضارة الزراعية المتطورة التي عاشت في هرابا وموهينجدارو. وكانت حضارة الاندوس ممتدة في مساحات أكبر من مصر وسومسر ووصلت قمتها في عام ٢٥٠٠ قبل الميلاد، وبالسرغم من وجود شواهد تاريخية عن وجود علاقات تجارية مع بلاد مابين النهرين فان مدن وادي الاندوس اظهرت هندسة متطورة وكذلك قلة المعابد بصورة ملحوظة. ومن اغرب ماهو موجود في موهينجدارو، هو بناية عمومية مع مسبح وغرف جانبية، وهذا ما تمثله اماكن السباحة الهندوسية المتأخرة والمقدسة والموجودة الآن حول الانهر وقرب المعابد الهندوسية، وكانت عبادات الاندوس متمركزه حول شيئين عبادة الذكر والتضحية للالهة الام وهي جدة كالي اضافة لصخرة اللنغام، وهي صخرة طبيعية بيضوية الشكل، رمز الاله «شيفا» وقد عثر المنقبون على هذه البقايا مما يدل على عبادة شيفا الاله الراقص الكوني واليوغي

الذي ينحت بشلاثة أوجه. ان بقساء هذه الكسر يدل على أن حضارة الهند استمرت مدة أربعة آلاف عام بلا انقطاع لاستمرار عبادة كالي. وكل العقبائد تمثل إحياء لعقائد قديمة وبالغة في القدم وحل هؤلاء الالهة محل الالهة الغيديين التي عبدها الغزاة الآريون اذ اصبح اندرا ثانويا واحتل شيغا مكاناً متميزاً في العبادة الهندية الحديثة كدليل على بقاء الحضارات التي سبقت الغزو الآرى.

وما انتصار فشنو وشيفا وديغي الالهة الام على الالهة اندرا وابراهما الاريين وعائلتهما الادليل على انتصار حضارة الاندوس على الغزاة. ولكن الفترة التي اعقبت سقوط حضارة الاندوس لازالت غامضة اذان التنقيبات التي تلتها تعود الى الف عام قبل الميلاد بانتقال الحضارة الى وادي الكنج حيث بدأت المستوطنات على ضفاف النهر الخصبة فاتحة طريقها في الغابات الكثيفة التي كانت تغطي السهول الشمالية. وتدل الاثار المكتشفة على وجود مجتمع متطور. فمنذ عام ٢٠٠ قبل الميلاد نجد بقايا معابد بوذيه وقباب «ستوبا» واضرحة تحتوي على جزء من عظام بوذا.

توجد في الهند أربع طبقات اجتماعية وهم ابراهميون أو الرهبان والجاتريا أو المحاربون والفيسا أو الفلاحون والسودرا وهم العبيد والخدم وتضم الطبقة الرابعة الاعراق غير الارية وتضم طبقة المنبوذين وهي نفس الطريقة التي حول بها الاريون جارهم الجنوبي في سيلان الى شيطان، وسقط انورا الاري الى الصف الثاني في مجمع الالهة أذ أنه أقل شأنا من ثلاثي براهما الخالق وفشنو الحامي والبناء وشيفا المدمر وكان شيفا تجسيداً لبراهما المطلق. وتعوز براهما الاسطورة ويمثل الناحية الايجابية في عملية الخلق الكوني ولم يمثل بانه سيدمر ماخلق. ونتيجة التركير الروحي في الاسطورة الهندية والذي أهمل عملية الخلق الغامضة فأن ذلك ترك مجالاً لصعود فشنو وشيفا كالهة يمثلان الولادة والحياة والموت.

ولكن براهما يمتلك ميزان الوقت والزمن في الكون، وبذا تقف الهند مضادة بشكل واضح لبقية العالم. فبالرغم من أن دورات العالم في الهندوسية مقسمة الى أربعة عهود أو «يوغز» وتختلف عن الزمن الاغريقي الروماني الذي يتبع العناصر مثل الـذهب ـ الفضـة ـ النحاس ـ الحديد وكل عهد يتبع الآخر بجدول زمني ـ

فعجلة الولادة والموت والعودة للحياة تضم الفرد والجنس والنظام الاجتماعي في الكوكب والالهة والكون في الجدول الزمني الهندوسي فالكل في مرحلة تغير وتبدل. فدورة البذره والاثمار والانحلال وعودة البذرة الى الحياة من المادة الاولية والتي فيها مساحة شاسعة لا يمكن للبشرية فهمها. حتى ان أندرا لم يفهم ماقاله له شيفا وفشنو في احدى المرات بأنهما كانا جيشاً من «اندرات»، اذ ان هذه الالهة تعود في كل دورة زمنية لاعادة اعمالهما الاسط ورية مثل الخنزير الوحشي «أفاتار» الذي حمل الهة الارض التي انقذها من المياه العميقة ويلاحظ ان فشنو في كل مرة يظهر يقول: سأحملكم هكذا.



وحساب الهنود للوقت هو باضافة دهر «كالبا» أو ما يسمونه بيوم وليلة براهما فيوم براهما هو (٠٠٠٠٠٠٠ / ١٠٤٠ / ١٠٠٨) سنة من سنين البشرية وتضم هذه ١٠٠٠ دورة عالمية، وبعد مئة عام من أعوام براهما أي بلايين البلايين يحدث الانحلال الكلي قبل أن تبدأ دورة براهمية أخرى ولكن القلق سيزول عندما نعرف أن الدورة ستأتي بعد (١٠٠٠٠٠٠٠ / ١٠٠٠) عام وهذا يختلف تماماً في نظرتهم للعالم عماً فكر به جيمس أشر الانجليكاني والذي عاش في القرن السابع عشر وكان رئيس أساقفة أرماغ، اذ حسب بموجب العهد القديم بان خلق الارض تم في عام ٤٠٠٤ قبل الميلاد.

وفي عام ٢٦٤٢ اعلن لايف فوت نايف مستشار جامعة كمبردج بأن الارض خلقت يـوم ٢٣ اكتوبس ٤٠٠٤ قبل الميلاد في السـاعـة التاسعـة صباحـاً ويمكن اعتبارها بداية أكاديمية على أي حال. وبالرغم من عدم الأخذ بهذه الحسابات فان الفرضية قادت الغرب للاعتقاد بأن الأحداث هي فريدة في نوعها وظواهر لا يمكن اعادتها.

وبالنسبه للهندوس فان الوهم «المايا» يرتبط بالوقت الامحدود للميثولوجيا الهندوسية وهي أصعب وأهم أساس لكل المفاهيم وكلمة سحر مثلاً لها ارتباط بذلك وتحمل جزءاً من معاني الوهم والمايا وقد تعني الوهم الذي يخلقه ممثل غير طبييعي وخارق. ففي القرن التاسع عشر نظر شانكارا الى بعض تجسدات شيفا وكان شانكارا استاذا وقديساً واعتبر الوهن المنظور وهماً فرض علينا من قبل أجسادنا «الجيفا» وذلك نتيجة حواسنا غير المطهرة وعقلنا غير المستنير وتظهر لنا هذه الصور وكأنها حقيقة بنفس الوقت فان المايا هي القوة المحركة للمادة الاولية اذ تعطي شكلاً للحقيقة وهي التي تمدنا بأسباب الحياة والمثل على ذلك قصة الافعى والحبل فالرجل عندما لايعرف خاصية الحبل الممتد على الارض يعتقد أنه أفعى.

من أهم أهداف الديانة الهندوسية الكشف عن وحدة الوجود في لعبة الوهم «المايا»، كما أن بوذا المستنير قد صحا من عملية «المايا» التي تشبه الحلم، وتمكن من الخلاص من شبكة التجربة في الخداع البصري، أما استمرارية الانا «اسمسارا» فانها لا يجاد طريق الخلاص.

كان غواتيما سدهارتا عام ٥٦٣ ـ ٤٧٩ قبل الميلاد، بوذا، أميراً من شمال الهند وأصبح بوذا، وقد عاش في فترة كان الناس فيها يتوجهون الى داخل أنفسهم، وحسب العرف السري لانكي فان بوذا عرف بان وصوله الى مرحلة الاشراق لا يمكن وصفها للبشر لانها أقدس من ذلك ولكن براهما أقنعه بأن يدرس من يمكن أن يتبعوه. وتروي مصادر أخرى خيبة أمله عندما حاول تفسير رؤياه (للسنياتا) التلاميذ عندما تحدث بوذا عن الفراغ الكوني لان الناس خافوا من تعاليمه ولكنه أوصل معرفته العميقة الى «ناغا» أو الجني الافعى وقام الافعى باعطاء الدروس الى (نيغارجونا) في القرن الثاني ق.م وهو فيلسوف المهايانا البوذية، وبالرغم من أن بوذا جسد تعاليم (لاوتزو) مؤسس فلسفة «التاو» الصينية فقد عرف بان تجربته لايمكن تفسيرها بكلمات وقام بتقصد اعطاء صور لحياته واعماله وحيواته الاخرى. وهي اسطورة غريبة دخلت في التعاليم الهندوسية ايضاً.

وفي القرن الثالث قبل المسلاد اعتنق الملك أشوكا العقيده البوذية، وكان اعتناقه بمصاف اعتناق الامبراطور قسطنطين المسيحية بعد ستة قرون من ذلك التاريخ في اوروبا. وقد دشنت هذه المرحلة في الهند فعالية دينية لم يسبق لها مثيل في الحقبات الاخرى، اذ انتشرت البوذية في أواسط اسيا والصين وكوريا واليابان وجنوب الهند وسري لانكا وفي جنوب شرق اسيا.

ولم يكن بوذا الوحيد الذي قام برحلته الداخلية ففي عام ٢٦٥ قبل الميلاد

توفي ماهافيرا وهو آخر من يسمون الذين عبروا النهر عند طائفة الجين وعددهم ٢٤ من هذه الطائفة والذي يعبر النهر يسمى «ترثان كارا». ويوجد في الهند اليوم مليونان من طائفة الجين والطائفة تمثل المتنسكين والمتبتلين الزهاد من الرجال والنساء.

كان الاعتقاد السائد في الازمنة الغبابرة قبل الغزو الاري بان من يعبر النهر يصبح اعلى من الالهة ولاتمسه التغيرات المستمرة في الكون الابدي اذ يسكن قرب عرش الكون و «الترثان كارا» عابر النهر ينفصل عن الاعمال السماوية والارضية لان الجين لا يعيرون اهتماماً للخليقة أو الاله الخالق والعمل الوحيد لهؤلاء الزهاد هو تأشير التوجه النهائي في مستوى عال حيث تعوم الارواح المحررة في معرفة ابدية في الجنة. ويجسد تمثال «غوما تيسنارا» المصنوع من الغرانيت في ولاية ميسور «سرافانا بيلغدلا»، موقف الجين في رفضهم للجسد فالتمثال عار ومرتفع للسماء وأثيري الهيئة فموقفه كزاهد وضميره متجه الى قضايا أبعد من اهتمامات الرجال والالهة. وذلك لان الجين يمثلون الكون كشخص بشري عملاق يمكن ان يكون ذكراً أو أنثى. أما لوحاتهم الهندسية الكونية فقد كانت دوماً موضع تكهنات يكون ذكراً أو أنثى. أما لوحاتهم الهندسية الكونية فقد كانت دوماً موضع تكهنات فالزمن عندهم ابدي حتى انهم نجحوا في اقناع الهندوس والبوذيين حول دورات الاحداث الكونية.

تعود جذور العقيدة الجينية الى ماقبل حقبة الغزو الاري، ويمكن اكتشاف الطبيعة الثنائية لعالمهم لان المادة في نظرهم تحمل «الكارما» وهي العودة للحياة نتيجة ارتكاب اثام في حيوات اخرى عاشها الفرد وتتناسخ الارواح لتكفر عن الذنوب والعودة للحياة تلوث الروح اللامادية التي يحملها الجسد لذا نرى ان زاهد الجين يحمل مكنسة في يده لكنس الطريق خوفاً من أن تدوس قدماه أي حشرة أو دابة على الارض. ويقومون بطقس اسمه «سالي خانة» أي الصوم حتى الموت وهي طريقة يتبعها بعض الزهاد الذين يصلون الى مرحلة متقدمة في زهدهم. ويمكن ان يكون القديس كالانوس الذي أحرق نفسه أمام جيوش الاسكندر في سوسة أحد هؤلاء الزهاد.

وعلى العكس من هذه الحياة المتطرفة النزاهدة ونبذ كل شيء نرى طريقة البوذية والهندوسية «التانترية» وهي حركة بلغت أوجها في بداية الالف الاول بعد

الميلاد ونرى اثارها في معابد كاجاراو وبهوبانسوار وهي شهيرة وتثير العجب بمنصوتاتها التي تجسد اوضاعاً جنسية مختلفة وتماثيل هذه المعابد تجسد «الميثونا» أو اتحاد الذكر والانثى جسدياً وكانت هذه المعابد اماكن عبادة للهندوس الدنين بحثوا عن الاتحاد الكلي من المادة الاولية اي الـذكر والانثى والحوافر البيولـوجية. وقد تبعوا هذا الطقس من أجل التأمل في المعبود بدون رفض الوهم «المايا» اي الحياة المادية وقد سميت هذه الطريقة في الفرقة البوذية التيبتية «ياب يوم» أو الـزواج المقدس للمتضادات بين عنصري الذكر والانثى اذ انهما عناصر متضادة ومتعاونة في أن واحد مثل شيفا ورفيقته شاختي عند الهندوس وشاختي مثل عبادة شخص الام وكذلك تمثل ديفي، ولكن رمـز الذكر الحجري لم يترك مكانـه في رحم الارض لذا قدسوا «اللنخام» وهو حجر بيضـوي الشكل يمثل الة الذكورة ومنقوش لتمثيل اتحاد الانـوثة في رحم الارض. وفي بيت الرحم الموجودة في المعابد، وهي غرفـة صغيرة تقع في وسط البناء، كملجأ انساني مثل الكهف يمكن الفرد من تحقيق الولادة الروحية من خلال معرفته للمادة الاولية.

ويروي المسافرون انه حتى بداية هذا القرن كانت المعابد في الهند تضم عاهرات المعبد أما الالهة الام «كالي» السوداء البشرة فانها لاتخفي قوتها في العبث مع اتباعها مثل شيفا وفشنو.

تعتبر الهند بلداً مقدساً بالنسبة لجنوب ووسط وشرق اسيا اذ لم يأت من خلالها التبشير البوذي فحسب بل كان للهندوسية وتعاليمها تأثير كبير على الشعوب التي سكنت في جنوب شرق اسيا. ومن اهم النصب الموجوده في الهند أنكورات في كمبوديا والذي يقف اليوم شاهداً على تأثير الهندوسية على الشعوب، وقد أثرت العقيدة الهندوسية على جاراتها خاصة سرى لانكا والتيبت.

أما تطوير البوذية فيما بعد فقد كان عملية تزاوج تقليدين منفصلين للاعتقاد المحلي وتطور ذلك بعد انحسار البوذية من الهند بعد احياء العقيدة الهندية في الالف الثاني. بينما وجد اتباع بوذا في التيبت وسري لانكا انفسهم احراراً لتفسير التعاليم بطريقتهم.

تروي الاسطورة في سري لانكا ان بوذا زارهم ثلاث مرات وتسلق مرة جبل آدم وترك أثر قدمية وكذلك أحد انيابه هناك وتم استيراد ناب اخر من اسنانه

في القرن الخامس الميلادي. وبقيت أثار اقدامه على جبل آدم في سري لانكا محط مزار للحجاج البوذيين وكرمز مؤثر للاعتقاد الشعبي في سري لانكا بانها حارسة العقيدة البوذية الحقيقية «داماديبا» وهي الجزيرة المقدسة للبوذيين. وحتى قبل قيام الملك اشوكا باقناع ملك سري لانكا (ديفانا مبيا تيسا) لاعتناق البوذية فقد بدأت الخلافات العقائدية بين مختلف الطوائف حول الحياة الرهبانية وبدأت بينهم حركة جديدة سميت بالعجلة الكبرى «ماهايانا» وركزت تعاليمها على الرحمة مثل بود ستافا «بوذا الاعلى و (بود ستافا) تعني الذي سيصبح بوذا، وهو شخص يتوقعون قدومه كمنقذ مثل المسيح، وهذه العقيدة تخالف الحكمة الروحية في التقاليد القديمة وسميت بعدها بعقيدة «هانايانا» أو العجلة الصغرى. ويتبع شعب سري لانكا التعاليم الرهبانية لمدرسة الهنايانا البوذية وقد أسسها انانوا أحد أتباع بوذا الرئيسيين أما التيبتيون فقد اتبعوا خط المهايانا أو العجلة الكبرى.

ولعل أهم مرتكزات معتقد العجلة الكبرى أو مدرسة المهايانا هو تداخل الاساطير التيبتية فيها وكذلك الارض التيبتية نفسها التي اسهمت في تطويرها فالتيبيت بعيدة عن سري لانكا الخضراء حيث تقع على القمم الجبلية الثلجية في الهمالايا وتعصف بالتيبت الرياح الباردة والعواصف الرعدية المدمرة والقاتلة ولقرب الدمار منهم فقد صوروا الاله ياما اله الموت والابادة على هيئة وحش يقوم بتحطيم عجلة الحياة بقبضة يده ورغم أن الملك (سترون - تسان - سفام - بوكان) أول ملك بوذي في عام ١٥٠ ميلادية حاول تغييرها ولكن الديانة البوذية لم تنتشر حتى الالف الاول الميلادي وقد تحولت في هذه الفترة العقيدة التيبتية الطوطمية الشامانية التي كانت منتشرة حتى سيبيريا الى العقيدة البوذية.

ويقال ان حواراً جرى في عام ٧٩٢ ميلادية بين مختلف الطوائف الهندية والبوذية والصينية في لاهاسا عاصمة التيبت وقد انتصرت الطريقة الهندية في عام ١٠٤٢ ميلادية حيث قام أحد الاساتذة الكبار من الهند واسمه (أتيسا) وكان قد ارتحل حتى انه وصل سومطرة، وقد دعاه الحكام البوذيون في التيبت لتدريس العقيدة البوذية قبل رحيله الى سري لانكا.

عندما غزا المغول الصين في عام ١٢٧٩ ـ ١٣٦٨ فقد قام التيبتيون باقناع الغزاة الرحل المنغوليين باعتناق طريقتهم البوذية وكان لشخصية اللاما تأثير

كبير على الامبراطورية السماوية الصينية في عام ١٣٢٢ ميلادية. ولدرجة انه في وقت اصبحت فيه العملة النحاسية نادرة في الصين قام الاباطرة الصينيون ببناء تمثال لبوذا زنته ٣٠٠ طن من النحاس قرب بكين. وبعد ذلك بفترة قصيرة دخلت معتقدات جديدة للصين البوذية حيث اصبحوا يؤمنون بتناسخ أرواح الرهبان «اللاما» وزعيمهم الروحي الدالاي لاما. وساد الاعتقاد بان بودي ساتفا أو بوذا الذي يلد من جديد كان يولد من جديد روحياً في جسد الدالاي لاما. ويعيش حالياً الدالاي لاما البرابع عشر منفياً في الهند. وساد الاعتقاد من القرن الثالث عشر ميلادي بان الرهبان الذين يعيشون في المعابد بان أرواحهم قد تناسخت وعادوا للحياة للتبشير.

وتروي إحدى الاساطير الهندية بان أحد الزهاد كان نائماً يوماً وقدماه على لنغام رمز الاله شيفا وقد رأى ذلك أحد البراهميين الهندوس فغضب من تدنيس الرمز «اللنغام» أو اعتذر الزاهد المستلقي من البراهمي وطلب منه ازاحة قدمه الى مكان آخر واينما حملها البراهمي يخرج لنغام من الارض مما ادى بالبراهمي للانحناء للقديس الغريب وذهب.

## الهة جنوب واواسط آسيا

أغني: أحد ثلاثة الهة رئيسيين في «الرغ فيدا» وقد جسد النار وكان مركزياً في العبادات القديمة وقد بنيت له المذابح باتجاه الشرق حيث يمثل التجدد المستمر وعزي اليه اضفاء الخلود على البشر وتنظيف الانسان من خطاياه بعد الموت وكان وسيط الالهة لدى البشر.

وتمثله الاسطورة بانه خلق من زهرة اللوتس التي اوجدها الخالق براهما ويصور بلون أحمر وبوجهين وسبعة السن لكي يلعق الزبدة المستخدمة في تقديم النذور له.

وتروي المهابهارت الملحمة التي كتبت في الالف الاول بأن اغني تعب من لعق النذور التي قدمت له في المعركة وقد جدد قوته بالتهام غابة «الكاندافا» بمساعدة كرشنا وأرجونا وتحدياً للاله اندرا. واليوم لايعبد بصورة منفصلة

<sup>\*</sup> اللنغام حجر مقدس في الهند ويغسلونه بالحليب ومنتشر كرمز للاله شيفا اله الدمار. ــ المترجمة

ولكن المحبين الهنود يلجأون اليه وكذلك الرجال للرجولة.

أميتا بها: وهو بوذا الذي سيولد «بودي ساتفا» أو النور الابدي الذي يمثل بوذا الموجود منذ الازل وهو أحد تجسيدات جوهر بوذا الستة «بوذا المتأمل». وقد خرج من زهرة اللوتس ويمد يده لمساعدة الضعفاء والساقطين. وتقول الاسطورة أن أميتا بها سيرفض الخلاص الفردي ويستعيد قوته ويتجدد ليساعد كل من يطلب عونه ويساعده على الخلاص للذهاب ألى الارض الطاهرة حيث يولد هناك وهي الجنة الغربية. ولايطلب من أتباعه شيئاً سوى العبادة والتلفظ بتركيبة اسمه المقدسة لذا يردد الذين على شفا الموت اسمه على مدى العصور. وهي طريقة روحية قصيرة وقد اجتذبت هذه الطريقة الرهبان الصينيين حيث دخل الصين تحت اسم «أميتو فو» في عام ٢٣٠ قبل الميلاد. أثر الراهب جي جيان تأثيراً عظيماً حيث عينه حاكم اقليم «وو» كمدرس «للبوجي» وكان مدرساً لولي العهد ويدرسه علم الاخلاق وبهذا أصبح (أميتا بها، الرحيم) الطريقة السهله للخلاص ويدرسه علم الاخلاق وبهذا أصبح (أميتا بها، الرحيم) الطريقة السهله للخلاص في الصين واليابان في العقيدة البوذية من فرقة المهايانا وتتلخص في الصلاة على انفراد والزهد والعمل الصالح قبل نزول الرحمة وبعدها يلد الانسان في الارض الطاهرة ويستلم تاجاً من اللوتس.

أمريقا: "تعني الخلود وأمريتا ماء الحياة في الاسطورة الهندوسية وقد تم الحصول عليها بانحسار المحيط عندما قام «راهو» الشيطان بالمحصول على رشفة من ماء الخلود فقام الآله فشنو بقطع رأس راهو لمنعه من الوصول الى مرحلة القدرة التي لاتقهر. وهذا الرأس المقطوع كجزء من الخلود ويصور بشكل بشع له قرون وعين جاحظة وفكان عريضان وقد تم تبنيها كطلسم ولتحميهم من الشرور وتجد هذا الرأس في المعابد الهندوسية مثل «الغورغويل» التي تزين الكاتدرائيات في أوروبا وتحمى من الشرور.

تقول اسطورة اخرى باسم وجه العظمة بان شيفا اقنع أحد الشياطين وله رأس أسد أن يأكل جسده وقام الشيطان بأكل جسده ولم يبق من جسده سوى الشفة السفل.

ومن الممكن ان شراب «أمريتا» مثل شراب السوما وهو مشروب شعبي للاله أندرا «وأمريتا» يعود صداه الى عهد الغزو الأري. أما السوما عصير الحليب

الذي يتم استخراجه من شجرة متسلقة وكان يخمر كمشروب للالهة والبراهميين. وفي الهند كان ينظر الى الشمس القاسية وحرارتها وينتظرون طلوع القمر الذي يأتي بالندى ويسيطر على المياه واخذ السوما دوراً كمصدر للحياة وقد ذكر في الفيدا مايلي « لقد شربنا عصير السوما وأصبحنا خالدين. لقد دخلنا الضوء وعرفنا الالهة» ويمكن ان تذكرنا السوما والامريتا بمفعول المخدرات التي كانوا يتناولونها عند اداء الطقوس في وديان الحضارات القديمة.

أنانتا: ـ الافعى العالمية في الاسطورة الهندوسية وهي مرحلة السكون الكوني أو ليل «براهما» وتحكي الاسطورة ان فشنو ينام على جسد هذه الافعى الملتفة والمسماة ايضاً «شيشا».

وهي «بلانهاية» وترفع رؤوسها الالف فوق الاله النائم. أما حلقاتها فتصبح فراشاً للاله فشنو، والمياه التي تطوف فيها تمثل تعابير وصورا للجوهر الاساسي ولها اسم آخر هو (بالارما) أخ الاله كرشنا من أبيه ويأخذ شكلاً انسانياً، ولكن في نهاية الاسطورة تصوره الاسطورة جالساً تحت شجرة على ساحل المحيط وغارقا في أفكاره وتزحف من فمه أفعى وتترك البطل بحيث لايقدر على العودة الى الحياة.

وتصور انانتا بانها تعيش في الاعماق وتخرج سماً زعافاً من نار في نهاية كل دورة حياتية «كالبا» وتنتهي «الخليقة». وتقول الاسطورة ان الالهة والشياطين وصلوا الى سلام مؤقت أو مرحلة هدنة فقاموا باستخدام الافعى ولفوها حول الجبل (مندارا) وتمكنوا من اخراج اكسيد الخلود أمريتا من الحيط.

آشورا: - تمثل كلمة « أشورا» في الرغ فيدا الروح العظمى وهي مرادفة لاهورا مزدا اله الفرس القدامى. وبعد مدة فقدت الكلمة معناها المقدس وأصبحت على العكس تعني الشياطين. وقد نزلت الاشورا من (باراجباتي) الخالق أحد تجسدات الاله اندرا وسوما والهة قدامى اخرين ومحل سكناهم في كهوف جبل « سوميرو» واعماق المحيط والالهة والاشورا يكمل احدهما الآخر وهما في حروب مستمرة ولايمكن لاحدهم الانتصار اذ ان انتصار أحدهما يجعل الآخر مملأ ومكرراً لنفسه لأن الحياة مبنية على المتناقضات.

### أفالوكي تسافارا: ـ

خلاصة الشفقة والرحمة المسيحية اذعندما وصل افالوكي تسافارا الى مرحلة «الوعى الكلي» الاشراق لم يرد المدخول فيها بل بقى لمساعدة المتضررين اذ كان مليئاً بالرحمة والشفقة «كارونا» لعذابات الاحياء وكان يفتش عنهم ليوصلهم الى مرحلة الوعى الكلى وهذه الطريقة مثل طريقة المهايانا «لبوذا ساتفا» وتخالف هذه التعاليم تعاليم الهنيانا وهدفهم الوصول الى المعرفة الكلية «ارهات» وقد اتبعت سري لانكا طريقة الهنيانا وهي طريقة صعبة وتتطلب الانعزال والتقشف. اما في الهند فقد نمت اعتقادات بوذية معقدة لطريقة مهايانا بوذا ساتفا. ففي عام ٤٠٠ قام الحاج الصيني (فاهسيان) بزيارة اضرحة البوذيين في وادي الكنج ولاحظ الحاج اقامة احتفالات عامة ويعتبرون فيها (أفالوكي تسفارا) والقديسين الاخرين نصف الهة وكانبوا يطوفون بهم في المدينه في عربة منزركشة وفخمة مع صور بوذا ويصاحب العربات مغنون ورهبان وارتفاعها خمس طبقات وكانت هذه العربة أعلى من كل بنايات المدينة ماعدا البوابة الرئيسية. ويجسد أفالوكي تسيفار كشاب جميل يحمل زهرة لوتس وهو نفسه «بوذي ساتفا» الذي سيصبح بوذا في المهايانا والذي حل محل (ساكيا مونى) بوذا التاريخي. وقد حوله الصينيون الى الله الرحمة في الصين وتصاحبه الآلهة «تسيفارا تارا» مغطاة بالبياض.

أما في التيبت فقد أصبح (أفالوكي تسيفارا) الآله الوطني حيث يحل في جسد الدالاي لاما أعلى الرهبان البوذيين فعند وفاة اللاما تحل روح الآله في جسد طفل وليد حديثاً ويعرفون حلول الروح من رموز يعرفها الرهبان ويأتون به الى المعبد ويقولون أن هذا الآله يمكن أن يأخذ صوراً متعددة بإرادته وإحدى مظاهره جسد باحد عشر رأساً وألف ذراع ويمكن أن يتحول الى غيمة أو غيرها من الصور والأشكال

### أنـــدرا: ـ

ملك الالهة في «الرغ فيدا» وهي مجموعة التراتيل الهندوسية القديمة وله سلطة على المطر والبرق والتخمير، وقد حصل عى مكانته بعد أن قتل فرتدا أو آهي أفعى الجفاف التي ابتلعت المياه الكونية وسكنت ملتفة في الجبال وقام البرق بشق

بطنها وخرجت المياه وأعطت الحياة وأشرق الفجر. ان انتصار الله السماء على الافعى التي تمثل الارض الام هي اسطورة قديمة. ففي الاساطير الإغريقية سميت «هيرا» اخت ورفيقة زيوس اله السماء الأب التي أرسلت أفاعيها لقتل هرقل وهو ابن غير شرعي ولد من علاقة «لزيوس» اله السماء بإحدى نساء الأرض وإسمها «الكميني».

وقد انقذ أندرا الأبقار المقدسة من الشياطين «أشورا». وكان حضوره على شكل برق في السماء ورغم أنه يحركب عربة ذهبية يجرها حصانان ولكنه يصور أحياناً راكباً على فيل، وكان الفيل رمز الملكنة.

وأحياناً يسمى «بوذا» الفيل.

والاله أندرا ابن اله وامه من نساء الارض أو بقرة وكان متقلب المزاج اذ صورته ملحمة المهابهارتا بأنه أغرى «أهاليا» زوجة الحكيم غوتاما فقام الحكيم بلعنة أندرا وغطى جسد اندرا باعضاء الأنثى وتحولت تلك الاعضاء الى عيون.

وهناك اسطورة حول دحر أندرا على يد (رافانا) ملك سري لانكا. وقد روت الرامايانا قصة اندحاره المخزي، ويعني ذلك نزول مكانة أندرا السماوية ولعل طبقة البراهميين قاموا بذلك العمل للحط من مكانته كحامي للمحاربين «الجاتريا».

الريشي: -اشخاص عاشوا في الهند الغابرة ومعناها من يستقرئون ويرون المستقبل واعتبر الدريشي الحكماء الملهمين في تراتيل الفيدا وهي لغة رمزية تحمل الغموض للمعتقد الآري. والريشي هم الذين خلقوا الطبقة «البراهمية»، ومن خلال أشعارهم في الفيدا أوصلوا أفاقهم الدينية الى الغزاة البدو الرحل الآريين. وكان الريشي يصلون الى حالة غيبوبة «سامادهي» حيث يصلون مرحلة الرؤى والاتحاد مع الكون، وقد كشف عن هذا المعنى في قصة السبعة ريشي وتم تسميتهم «براجا باتي» أو الذين ولدوا من رأس براهما. وأقدم قائمة للريشي تحمل اسماء غوتاما بهارا دواجا فسوامترا جاماد أغنى — فشستا كاسيابا أنزى.

توجد سبع أساطير حول هؤلاء الريشي وهي:\_

عاش (بلهارات واجا) ثلاث مرات وأصبح خالداً وعاش في السماء للاتحاد مع الشمس.

اما (جاما داغني) فقد عاش حياة واحدة مثل براهما ولكنه كان محارباً اذ بعد سيطرت على الغرفة المقدسة في الفيدا تزوج "ريفوكا" وهي اميرة سماوية ولدت له خمسة ابناء وعاشا سوية حياة زهد. وارادت السباحة في احدى المرات ورأت ذكراً وأنثى يتبادلان الغرام فالتهب قلبها غيرة وحسداً وعرف زوجها انها سقطت من حياة الكمال فتركها وطلب من ابنائها قتلها فرفض اربعة منهم قتلها فحولهم الى بلهاء متخلفين، اماالخامس فقطع رأس امه بفأس لاعادة طهارتها واسمه "بارسوراما" اذ انه اطاع امر والده وفرح الاب لأن ابنه اطاعه طاعة عمياء فطلب منه ان يطلب امنية فتوسل (بارسوراما) لاعادة الطهارة لامه وارجاعها لحياة وارجاع العقل الى اخوته البلهاء وقد منحهم ذلك الاب البراهمي المحارب. واولاده واساؤوا لاصول الضيافة بقطع الاشجار من حول البيت وسرقوا عجلاً وليداً للبقرة المقدسة "سورابهي" والتي كان البراهمي الزاهد قد كسبها من زهده وتعدد.

فتبعهم ابنه (باراسوراما) وقتل رئيسهم ولكن اولاد اللص شنوا هجوماً مفاجئاً وقتلوا "جماد أغني". وعندما وجد ابنه جثة والده اقسم على قتل كل طبقة الحاربين "الجاتريا" وقد قام بذلك ٢٧ مرة.

اما الاساطير حول "فيسشتا" أو اغنى الديشي "ومنسوا مترا" ابن قاض وكان تجسيداً للاله أندرا فان الاسطورة تعالج قصصهم بشكل أخر وهناك قصص حول "أتري" الذي يأكل ويقولون انه كان والد "سوما" القمر وكذلك أبا له "داتاتريا" الذي كان خليطاً من براهما وشيفاوفشنو، اما "غوتاما" فقد عزي اليه بانه سيد القانون والكتاب أما "كاسيابا" السلحفاة فانه مرتبط بفشنو والوقت وتقول الاسطورة ان فشنو ولد قزماً كابن ال "كاسيابا" و "أدتي" ويمثل الديشي السبعة في السماء على شكل الدب الاكبر.

وتمت اضافة برغو وداكشا فيما بعد فاصبح عدد الديشي تسعة ويقال ان "برغو" كان ابن (مانو) وقد طلب منه بقية الديشي ان يتحقق من هواجس الالهة، ونتيجة خلاف شيفا مع زوجته لم يتصل به (برغو) لذا فان الحكيم دعا الى تحويله ال "لنغام" اما مع براهما فلم يجر حديث لان براهما كان مغروراً لذا

استبعده من العبادة وهرع الى فشنو ووجده نائماً وقد ابدى استغرابه من اهتمام فشنو بالعالم فداس على قدمه لكي يصحو من غفوته وبدلاً من الغضب ربت فشنو على قدم "برغو" مبديا احتراماً وتحدث معه وقد عاد راضياً عن مقابلته وقال لبقية الديشي ان الوحيد الذي يستحق العبادة هو "فشنو" وقبل بقية الديشي بقراره.

اما "داكشا" الذكي والقادر فكان ابن براهما اذ خرج من ابهامه الايمن وقد اولدهما هو و "ادتي" بشكل منفصل وكانت "أدتي" ابدية وبلا حدود وكان داكشا روحها وتقول ملحمة "المهابهارتا" بان داكشا عاد للحياة نتيجة لعنة حلت عليه من زوج ابنته شيفا وتوجد قصة حول قيام داكشا بتقديم قربان الى فشنو خلقت له سوء تفاهم مع شيفا اذ غضب من قيام عمه أبي زوجته بتقديم القرابين الى فشنو فطرح شيفا اندرا ارضا وكسر ضلع ياما وخسرت الالهة ساراساواتي انفها في المعركة وقلع عين مترا وكسر أسنان بوسا وخلع لحية برغو وكل سبب ذلك ان داكشانسي دعوة شيفا الى وليمة النذور فقطع رأسه ورماه في نيران النذور وبعد ان اعتذروا لشيفا طلبوا من شيفا اعادة الضحايا الى الحياة ولكن داكشا أعيد اليه رأسه المقطوع على شكل حمل لعدم العثور على رأسه وتقول اسطورة اخرى ان سهم شيفا حطم تضحية داكشا وسقط على صدر فشنو ولم يفض نزاعهما إلا بتدخل براهما. اذ جعل شيفا "رودرا" ما فشنو فحوله الى "نارايانا" الذي يتحرك في المياه.

براهما: رغم اعتبار براهما من ثلاثي الالهة العظام الهندوس وهم "فشنو" الباني والحامي و "شيفا" المدمر فقد خسر براهما قوة كونه الخالق لهذين الالهين الذين أصبح احدهما للبناء والاخر للتهديم وكذلك الالهة الام المقدسة الحمراء اللون. ويجد براهما بأربعة رؤوس وكانوا سابقاً خمسة رؤوس ولكن الالة شيفا احرى احدى الرؤوس بعينه الثالثة لانه تكلم معه باحتقار ويحمل براهما صحن الزاهد الذي يشحذ الطعام والصدقات. وتصوره صورة اخرى وهو يقدم للالهة صحن الزاهد المتنسك الشحاذ وكذلك حكمة المعرفة السحرية مع بقية الالهة الذين يقدمون فروض الطاعة للعنصر الانثوي براهما وهناك اسطورة اخرى حول الخليقة تقول ان براهما هو المادة الاساسية وموجودة منذ الازل وان

براهما خلق المياه الكونية ووضع فيها بذرة ونمت واصبحت بيضة ذهبية «هرانيا كاربها» وولد فيها هو براهما خالق الكون. وكان الكائن الاول "بوروشا" أو الرجل الكوني وأحد اسماء براهما. وتقول أسطورة اخرى ان براهما خرج من زهرة لوتس من سرة فشنو وبوجود رفيقة «زوجت» الاله فشنو الالهة "لاكشمي" الهة اللوتس وتمثل لاكشمي الثراء والنعمة ومسؤولة عن ولادة البشرية، وكانت لبراهما علاقة غير شرعية مع الكلمة الملفوظة "فان" أو البقرة التي تغني الحانا وتجلب الحليب والمياه وهي أم "الفيدا" و "فان" تعني الكلمة وقوى الطبيعة وهي بطبيعة اخرى تعني الوهم «مايا» وتظهر على شكل لبؤة. وتظهر فاك في النقوش في المعابد مع رجل أما عربة براهما «حمزة» أو "فاهانا" فهي استمرارية للاسطورة لان اسم الطير مرتبط مع صوت الكون والتنفس في الشهيق يعمل صوت الكون والتنفس في السنوني تعني أو المناة هي "حمزة" أو همزة "لذا فان تمارين التنفس اليونحية ونفس الحياة مبنية عليها ونجد في ابنية "همزة" لذا فان تمارين التنفس اليونحية ونفس الحياة مبنية عليها ونجد في ابنية المعابد نفس كلمة "هاما" أو همزة على جانبي زهرة اللوتس وهي رمز المعرفة.

اما اصل اسطورة اللنغام فيقال ان شيف حل نقاشاً لبني براهما وفشنو حول الذي أوجد الخليقة، وقد خرج براهما على شكل ذكر أوز في المحيط الكوني وفشنو على شكل خنزير بري وذلك للتحقيق في الامر وعندما طار الاوز رأى الة الذكر الكونية ينفجر. وفي ملجاً على شكل كهف كان الاله الخالق شيفا مختبئاً.

بوذا: غواتيا سدهارتا (٣٦٥ ـ ٤٧٩ قبل الميلاد) وهو امير من شمال الهند أصبح "بوذا" أو الشخص المستنير وقد طلب من اتباعه ترك ملذات الحياة ولبس ثوب بلون الزعفران للرهبان البوذيين وقد اصبح هذا اللون شارة لكي يرى المجتمع انهم قرروا نبذ الحياة. علماً بان اللون هو نفس اللون الذي يلبسونه للمحكوم عليهم بالاعدام. وبالنظر لخوفهم من العودة للحياة في ولادة جديدة نتيجة التناسخ ولمعرفتهم بماسي الحياة والتعب البشري "دوكها"، فقد اصبح اتباعه يفتشون عن الخلاص والهروب النهائي من رابطة الحياة وعملها "الكارما" ومعناها العودة للحياة للتكفير عن ذنوب سابقة في حيوات اخرى ويريدون الوصول الى الاشراق او (النارفان وكان المطلوب من اتباع بوذا قتل الانا والتخلص من الرغبات الدنيوية. ورغم وجود تشابه بين حياة "بارسفا" المنقذ من والتخلص من الرغبات الدنيوية. ورغم وجود تشابه بين حياة "بارسفا" المنقذ من

طائفة الجيني، وحياة بوذا فان ذلك يعني استمرار وجود عادات سبقت الغزو الآرى. اما سد هارتا فقد بدأ حياته هندوسياً وبدأ في البحث عن الحكمة، وكانت طريقة جديدة للبحث عن الخلاص "الموكشا". وقد لاقى بوذا صعوبات في تفسير فهمه الجديد لمعنى الخلاص من الوجود الفردي. وقد بدأ يلاقي مصاعب عندما بدأ بنشر تعاليمه اذ انه فهم معنى الاشراق وحده لان تجربة الاشراق هي تجربة ذاتية داخلية، ولكن حاول تفسيرها للأخبرين لمعرفة النفس والاتحاد، لذا تلكأ بوذا بالسماح للرسوم في حياته واعماله وبدلاً من ذلك سمح بوضع كرسي خال وبصمة قدم او عجلة لتأشير الطريق الذي سيار فييه للوصول إلى مرحلةً " الاشراق "، وبخلاف بقية المعلمين العظام في العالم مثل زرادشت وكونفوشيوس والمسيح فقد عرف بوذا باسم "ساكيا مونى" أي الحكيم الصامت من عشيرة "ساكيا". اما دور طائفة الرهبان البوذيين فكان ان يصبحوا مؤشرات روحية ابدية للاخرين ليذكروهم بالطريق الحقيقي للخلاص. ويقوم بذلك التذكير الرهبان الشحاذون الزاهدون بهوكوس ولا زال الشباب في سرى لانكا وتايلند يشحذون لفترة قصيرة لاظهار زهدهم في الحياة. وكما استقرأ بوذا فان تعاليمه أصبحت ديناً منظماً عبر القرون وتطورت إلى اسطورة متميزة، وفي المرحلة النهائية فان البوذية في الهند اختلطت بالهندوسية.

عاش بوذا عدة حيوات تم وصفها في كتاب "جتاكا". وسنبحث هنا اهم الاساطير التي تحيط بالعقيدة البوذية و "بوذا". ان بوذا لم يتنكر الى محفل الالهة الهندوس اذ تقول الاسطورة انه قبل تجسده بجسد الامير غواتيما سد هارتا فقد عاش في السماء حيث درس القانون للالهة وقد قال بوذا مرة "ايها الرهبان لقد كنت "اندرا" ٢٦ مرة ومئات المرات كنت ملكاً في الارض". وتقول الاسطورة عندما حان وقت ولادته حدثت هزات ارضية ومعجزات. وفي مدينة "كابلافاستو" على الحدود الهندية — النيبالية وتقول الاسطورة ان امه الملكة (مايا) حملت به بمعجزة اذ حلمت ان بوذا دخل الى رحمها على هيئة فيل أبيض، وقد فسر لها هذا الحلم ٢٤ راهباً براهمياً وكذلك الاحداث التي احاطت بولادته اذ تنبأوا بولادة صبي يصبح ملكاً في العالم او منقذاً للعالم، عند قروب موعد الولادة نهبت امه للمخاض في بستان قريب اسمه "لومبيني" حيث ولد الطفل العجيب وقد ولد الوليد وقد خرج من جهتها اليمني وتكلم عند خروجه للحياة وعندما

مشى كانت زهرة لوتس تنمو تحت قدمه حين يخطو وقد ولدت في نفس دقيقة ولادته زوجته "ياسودارا ديفي" وكذلك فرسه "كانتاكا" حيث هرب على هذا الفرس من القصر الملكي للوصول إلى الاتحاد الملكي بالذات الالهية. وكذلك ولد حوذيه (جان داكا)ومن اتباعه الاوائل (أنا ندا) وكذلك شجرة "المبو" التي وصل تحت ظلالها إلى مرحلة الاشراق.

ذكرت اسطورة أخرى بان الملكة (مايا) والدته توفيت بعد سبعة أيام من ولادة "بوذا" سد هابتا ونتيجة ولائه لاسرته وبعد ان وصل الى مرحلة المعرفة الكلية فقد صعد الى سماء "تريا سترمزا"، وبقي لمدة ثلاثة أشهر حيث درس التعاليم لامه، وهذه "السوترا" أو القصة المكتوبة أصبحت شعبية في الصين حيث ان البعثات التبشيرية واجهت حضارة ذات مخزون كبير من عبادة الاسلاف. وكان هذا الدين الجديد حول الخلاص الفردي صعباً لذا طور في الصين لكي يتقبله مجتمع الصين المبنى على الانسجام العائلي والقبلي.

ومع الاخذ بنظر الاعتبار النبوءة بان الامير الصغير سيصبح حاكماً عظيماً أو منقذاً وحكيماً عظيماً أذا شعر بالام البشرية. ولقد بذل أبوه الملك (سود هوداناكل) الجهود لمنع سدهارتا من القيام باي اتصال بالعالم الخارجي فبنى له قصراً منيفاً وضع فيه كل وسائل اللهو لاشغال الامير الشاب وحتى أن كلمات الموت والحزن منعت من استخدامها في القصر ووضع الملك خططاً لتزويج ابنه سدرهارتا وولي عهده من الجميلة "ياسودارا" ابنة وزيره ولكي يكسب ود خطيبته ولكونه من طبقة المحاربين "الجاتريا" كان عليه أن يظهر مهارته في المبارزة والسباحة والمعارك في مسابقة خاصة، ولكن روح سد هارتا كانت تتحرك وتفتش وعندما ولد لهما ولد بعد الزواج سماه "واهولا" ويعني الرباط ورغم أن الملك "سودهودانا" اخذ كل الاحتياطات أذ أمر بتنظيف الشوارع في العاصمة وزينها بالزهور وازال كل شيء مزعج ولكن زيارة سدهارتا للمدينة والذي كان يبلغ من العمر ٢٩ عاماً، مع حوذيه "جاندا كا" برهنت على أنها تجربة مؤلمة أذ شاهد الامير رجلاً عجوزاً يتعثر في مشيته وقد أنحني متوكئاً على عصاه وبعدها شاهد معوقاً وقد أزعجته هذه المناظر ولكن مشاهدته لجثة تحمل إلى محرقة كانت التجربة الكبري وشاهد هناك أيضاً زاهداً هادئاً فأعجبه منظر الناسك فترك التجربة الكبري وشاهد هناك أيضاً زاهداً هادئاً فأعجبه منظر الناسك فترك

العرش والعائلة واولاده واصبح ناسكاً متجولاً وعزم على اكتشاف طبيعة الاشياء وجرب مختلف الطرق منها الصوم حتى الموت ولمدة ستة اعوام ولم يصل الى نتيجة وبعدها سافر الراهب غواتيا الى "غايا" حيث عزم على التامل تحت شجرة تين حتى وصل الى ضالته اذ تبع ذلك وصوله الى مرحلة الاتحاد بالذات الالهية وأصبح بوذا الذي اطلق سراحه من الشعور بالالم.

وقد حاول الشيطان "مارا" اغواءه وهو يتبتل تحت شجرة التين ولكنه لم يأبه بذلك اذ حاولت بنات مارا كل فنونهن السحرية وفن الاغواء ولم يهتم بذلك وكذلك هدده جيش من الشياطين المخيفة وجاؤوا على شكل جيش حتى ان مارا استخدم صحنه النارى ولكن عندما ألقاه على بوذا تحول الى باقة زهور.

ولمدة خمسة اسابيع كاملة بقي بوذا في مرحلة الاتحاد الكلية بالذات الالهية وقد تكشفت له كل حيواته السابقة. وفي الاسبوع الاخير من تأمله حدثت عاصفة ولكن ملك الناغا "موجالندا" حماه بجسمه الذي كان على شكل أفعي.

واخيراً كان امام بوذا خياران إما الدخول الى "النرفانا" و "نر" تعني توقف العقل عن الدوران "فرتي" وتعني مرحلة عدم الازعاج في الشعور الكلي، أو التخلي عن الخلاص لكي يدرس تعاليمه ونصحه مارا بالدخول في طريق وبراهما في طريق آخر وتدافعته قوى متناقضة ولكن استجاب لرغبة الله فرحل وبدأ يدرس تعاليمه وتاسيس نظام رهباني وبدأ التحضير لمرحلة بوذية في حضارة الهند. ويقال انه في احدى المرات حاول احد الاطفال منحه شيئاً ولم يكن لديه ما يمنحه اياه فمنحه حفنة من التراب فقبلها بوذا مبتسماً ويقال ان هذا الطفل عاد للحياة فيما بعد وهو الملك أشوكا الذي حكم للفترة من ٢٧٢ الى ٢٣٢ قبل الميلاد وقام هذا الملك ببناء معابد بوذية في حياته حيث بلغ عددها ٨٠ الف معبد «ستويا» أو اضرحة وقد ارسل بعثاته التبشيرية حتى وصلت مصر وسوريا.

بارسفا : وهو "الترثانكارا" الثالث والعشرون عند طائفة الجين و (الترثانكارا) هو من وصل مرحلة الاشراق والحكمة و (بارسفا) او (بارسفاناذا) معروف بانه عاش في القرن الثامن قبل الميلاد اي بعد ١٤٠٠ الف عام من وفاة جده. القديس "نيماناثا". تروي الاسطورة انه عاش على الارض لمدة قرن بعد ان ترك عائلته في الثلاثين من العمر ليصبح ناسكا ويقولون انه تجسد لاله "أندرا".

وكان من طائفة النبلاء وجميل الصورة ولم يقبل اهله بتنسكه الا بعد شق الانفس حيث رفض ملذات الحياة واصبح زاهدا "سانياسا" وابوه هو ملك بنارس «أس فاسينا» حيث اخبرته زوجته الملكة بان ابنهم سيصبح ملك العالم أو مخلصة أو المنقذ ورأت ذلك في حلم وتتحدث الاسطورة عن لقائه مع جده ماهيبالا من أمه وهذا الحديث غير مجرى حياته اذ كان بارسفا راكباً فيلاً وعمره ٨ سنوات والتقى بجده (ماهيبالا) الذي اصبح ناسكاً بعد وفاة زوجته جدة (بارسفا) وقد اغضب الامير بارسفا جدة الناسك اذ حياه تحية عابرة وهو الذي كان ملكاً يوما ما ويمر الآن باقسى انواع الزهد والصيام. ورفع فأساً ليكسر الاخشاب فقال له بارسفا الماعني الفأس وساقتل افعيين في الغابة فخاطبه جده سائلاً من انت براهما ؟ أو فشنو أو شيفا؟ لتتمكن من قتل الافعى فضرب بارسفا الافعيين وشطرهما الى نصفين فاعترف الجد بان حفيده سيصبح حكيماً اذ قيام بارسفيا بترتيل تراتيل خولت الافعى الميتة الى افعى كوفية هي "انانتا" و "لا كشمي" زوجة فشنو.

بعد فترة تعب بارسفا من عدم وجود كمال في الوجود فاتجه الى التأمل وطلب منه الاله فتح طريق النعيم لبقية الكائنات وقام بنزع ملابسه كعلامة لاخر تعلق بالحياة الدنيا ووقف ليتأمل ويصوم بدون توقف وطلب منه ان يدرس الناس طريق الخلاص.

بوشان: ان اسم بوشان مذكور في (الرغ فيدا) وهو كأله هندوسي صارت له مكانت في ازمنة متأخرة بانه الاله مانح الغذاء ويزود الماشية بغذائها ويحمل مربط الثور وليس له اسنان فتقدم له الاطعمة المطبوخة والمسحونة ويقولون انه فقد اسنانه في معركة مع شيفا حول موضوع الريشي "داكشا" والريشي هو الشخص الذي يستقرىء المستقبل في ازمنة الهند الغابرة.

قارا: تصاحب بوذا، في العقيدة البوذية في التيبت، زوجت " تارا" وهي شاختى (بوذا ساتفا) أو العنصر الانثوي في بوذا، وهي طاقة خلاقة جعلته يرسل الى العالم "غد تاما سد هارتا" اما في الصين والنيبال فتجسد على شكل أنثيين اميرتين لتمثيل مظاهر تارا الخضراء والبيضاء.

واول ما دون عن عبادتها وجد في مدونة في جاوة، في عام ٧٧٨، اذ وجد الرحالة الصينى هو ان تانخ في عام ٢٢٩ - ١٤٠ بان هناك ضريح ال "تارا" في

"نالاندا" في الهند ووجد ها كمرافقه ال (افالو تشفارا) وتسمى "توالو" وتروي اسطورة اخرى بان (بوذي ساترا) تجسد (افالو كيتسفارا) على شكل قرد قد احب احدى تجسدات "تارا" ومنهم خرج الشعب التيبتي وتنتشر عبادتها في التيبت واتباعها من كل الطوائف.

جاتاكا: قصص ولادات بوذا وهي ٧٤٥ قصة رواها بوذا عن ولاداته السابقة كطير وحيوان ورجل، وبعض هذه القصص تسبق الديانة البوذية وهي اعدادة لاقاصيص "البانجاتانترا". اما الاقاصيص الاخرى فتروى في جنوب ووسط آسيا وهي تروى عن اتباع بوذا وقد تم تسجيلها بعد ان وصل الى مرحلة "النار فانا" الإشراف، وتمثل القصص بالنسبة للبوذيين مذكرات ذات طابع اخلاقي لان الشخصيات أو الموقف للذين يعنيهم الامر تمثل تصرفاتهم في حيوات اخرى.

وكل القصص تروي تناسخ الارواح والعودة للحياة، وتنتهي بحياة وتبشير بوذا وتعالج القصص مفاهيم الخطيئة والفضيلة سوية وقصة الكلب المنبوذ ليست غريبة اذ تفسر القصة ان بوذا اخذ مرة صورة كلب سائب وعاش في المقبرة على الفضلات ولاخلاقه ككلب اصبح قائداً لجميع الكلاب السائبة وتمت دعوت للدفاع عنها امام الملك الغاضب، وذلك عندما ترك خيل العربة الملكية في باحة القصر وامطرت السماء مما جعل جلد الخيل ناعماً وقامت كلاب الصين العائدة للملك بتمزيق جسم الخيل واكلتها فقام خدم القصر بإتهام الكلاب السائبة بانها دخلت من المجاري وأكلتها فقام الكلب السائب "بوذا المتجسد" بدخول قاعة العرش بهدوء دون ان يمسه احد. وروى الحقيقة بلا كذب واقنع الملك باطعام كلابه عشباً فتقيأت وخرجت قطع الخيل التي ابتلعوها وبرهن على براءة اقرائه فطلب الملك منه ان يشاركه في طعامه وأمر بعدم قتل الحيوانات وتقول القصة انه كان كلباً في تلك الحياة اما تلميذه اناندا فكان الملك.

ديفي: الهة الهند الكبرى "فاهاديفي" وهي رفيقة وزوجة شيفا، وقد عبدت في الهند على صور متعددة ولها وجهان فهي العطوفة والقاسية وهي "أوما" الضوء و "غواري" الصفراء اللامعة و "بارفاتي " متسلقة الجبال و "جاكنا ماتا" ام العالم. اما تنكرها الاخر فهي "دوركا" المرعبة التي لا يمكن

الوصول اليها، و "كالي" السوداء و "جاندي" القاسية و "بارافي" المفزعة. ويمثل كل من شيفا وديفي الذكر والانثى المادة الاولية لبراهما الكلي وشيفا شأنه شأن فشنو. ليست لديه علاقة بالمادة الملموسة في العالم ويتجسد ليظهر للبشر والعالم وذلك عن طريق الطاقة "شاختي" التي تظهر على شكل زوجته أو أبنته، وبالنسبة للاسطورة الهندوسية فان عنصر الانوثة مهم بالنسبة للمتعبد.

وقد وصلت عبادة ديفي الى اقصاها خلال فترة "التانترا" في القرن السابع اذ وجد اتباعها ان الخلاص يمكن ان يتم عن طريق الميثونا أي من خلال الزوجين الذكر والانثى وقبل هذه المرحلة وجدت نقوش وافاريز على احد النصب البوذية في الذكر والانثى والتي ترجع الى القرن الثاني قبل الميلاد حيث تمثل الافاريز طقوس الخصب وخصوبة الارض ولحد الآن نرى انه خلال حفلة الزفاف يتم تبادل النكات. وفي كتاب السهم الذهبي توجد رواية عن جر الحبل في اندونيسيا لجلب المطر والتأكد من نمو المزروعات. حيث يقف الرجال والنساء وجها لوجه ويتحركون بشكل يوحي بالعلاقات الجنسية. وفي نهاية عصر "الفيدا" كانت هناك عدة الهة كزوجات لشيفا أو "رودرا". وقد عبدت الطبقات الهندوسية الهة اخرى ولكنها كلها تتحد في الالهة ديفي وأصل ديفي هو انها الالهة الام لحضارة وادي الاندوس.

تقول الاسطورة الهندوسية ان (ديفي) تحمل العالم في رحمها وتشعل ضوء الحكمة اي انها الالهة الارض وهي التي تدخل السرور الى قلب شيفا سيدها وقد ذكر ذلك الناسك شانكارا في القرن التاسع ـ وتبقى الام المقدسة لحد اليوم في الهند كاعظم قوة. وتقول الاسطورة انها تجسدت اولاً على هيئة الالهة "دوركا" وهذه الالهة محاربة جميلة لونها اصفر وتجلس على أسد اما ظروف وصولها الاعجازي فكان تجمع قوة الالهة الغاضبة، اذ ان الثور الوحشي (ماهيشا) تمكن من الحصول على قوى خارقة بقيامه بالتقشف واثار خوف الالهة، اذ لم يقدر أي من الالهين فشنو وشيفا من الوقوف أمامه ولكن طاقة شاختي دحرت (ماهيشا) اذ حاربته (دوركا) بثمانية عشر ذراعاً وبعد هذه المعركة البطولية انتصرت عليه وكان مختبئاً في تيه فنزلت دوركا من السماء وحاربته وقد اصبحت مدركة لكل وكن مظاهر الالهة المخيفة (ديفي) ظهورها على هيئة (كالي) وتصور او

تنحت وهي واقفة على ظهر شيفا المستلقي على فراش من اللوتس وتلبس لباساً محلى بالجواهر وحزاماً من الاذرع المقطوعة وقلادة من الجماجم ولسانها متدل من فمها وتحمل باليد اليسرى سيفاً ملطخاً بالدماء وتحمل البركة في اليد الاخرى لطمأنة اتباعها وفي يدها الموت والحياة على شكل الام المقدسة وقد قال (شانكارا) عنها "ان يديك تحملان السعادة والالم وشبح الموت واكسيد الحياة".

دارما: حكيم هندوسي عاش في الازمنة السحيقة ويسمى «ديشي» وقد تزوج ١٣ من بنات داكشا. وقد ورد في كتاب «المها بهارتا» ان داكشا ولد من ابهام براهما اليمنى وزوجته من يده اليسرى وان اولادهما كانوا امثالاً للفضيلة والطقوس الدينية وقد تزوجت احداهن التي تمثل الفضيلة (دارما) اما الثانية التي تمثل الواجب الاخلاقي فقد تزوجت (كاسيابا) وهو حكيم قديم وجد "مانوا" أب البشرية والاخرى تنزوجت (سوما) ملك طبقة البراهميين وهم حراس النذور اما الدارما فهي في العقيدة الهندوسية الواجبات والحقوق المترتبة على كل طبقة اجتماعية في المجتمع الفاضل وتمثل (الدارما) مراة للعمل الاخلاقي.

راشابها: ابن انصاف الهة في الاسطورة الهندوسية وابوه احد تجسدات مانو" الاربعة عشر و (مانو) مثل آدم ابو البشرية ويعتقد الهندوس بوجود ١٤ "مانوا". ورا شابها هو الذي اوجد العقيدة الجينية وأنجب ١٠٠ ولد وترك مملكته في بهارات الى ابنه البكر وذهب الى الدير حيث عاش حياة تقشف لم يسبق له مثيل ولم يحمل معه سوى حقيبة لجمع عظامه بعد الموت.

ان موضوع التخلي عن ملذات الحياة والانرواء تنتشر كعادة في الهند اذ يعتقد الهندوس ان الروح أسيرة الجسد واعماله.

ويرى الهندوس ان الحياة الدنيا فانية وملوثة ومن يريد الخلاص عليه الابتعاد عن الحياة الاعتيادية. وقد قام بنفس العمل الملك (جاندرا كوبتا موريا) في ميسور حيث ترك قصره وذهب مع استاذه "الغورو" وتعني الكلمة المرشد الى طريق الضوء وذهب الى (بهادرا باهو) وقد حكم الملك موريا ٣٢٧ قبل الميلاد بعد خمس سنوات من غرو الاسكندر المقدوني للسهول الشمالية الغربية في الهند. وتمكن موريا من توحيد المملكة وأصبحت الهند امبراطورية ولم يكن (موريا) آرياً شأنه شأن بوذا لذا فانهما عملا على اعادة الديانات المحلية السائدة قبل الغزو

الاري، اذ ظهرت عقيدة "الجين" وهي من عقائد المستوطنين الاوائل في الهند. ويعتبر راشبها اول "ترثانكارا" عند الجين ومعنى الكلمة الذي يعبر الطريق.

ولا توجد له صورة مجسدة بل يتأملون في صورته الاثيرية وتحت قدميه جسدثور.

سارساواتي: يعتبر نهر الكنج ونهر جمونا ونهر سارساواتي انهار مقدسة عند الهندوس وفي الاسطورة الهندوسية. ويمثل نهر سارساواتي حدوداً لنهر براهم فارتا موطن الآريين الاوائل، وجدت سارساواتي كالهة النهر التي باركتهم بمياهها المطهرة واضافت لصفاته صفة اخرى هي (الكلمة) فاصبحت "فاك" تعني تدفق الكلمات. وتروي اسطورة بنغالية عن زواجها من براهما ووجد الاله صعوبة السيطرة على شلاث زوجات فابقى على سارساواتي فاعطى الكنج الى شيفا ولاكشمي الى فشنو ويقول الهندوس ان نهر الكنج ينبثق من اطراف قدم فشنو ويساعدها في التدفق شيفا الذي يسيطر على مياهها المتدفقة.

سوميرو: ميرو أو سوميرو هـ و جبل الاسطورة الهندوسية وهو محور العالم العمودي ويرتفع في السماء مثل زقـ ورة بابلية وعلى مدرجاتها تسكن الهة الهندوس وملكهم "انورا" وتحيط به الشمس والقمر والنجـوم. اما جنـة شيفا فتقع في جبل (خايلاها) وهو جبل في الهمالايـا ومنذ زمن بعيد اعتقد الهندوس ان جبال الهمالايا وفنديا هي مقرات للالهة واعتبرها الاريون مقر شروق الشمس اما المياه التي تتدفق منها فاعتبرت مياه الحياة.

سوريا: اعتبر الله الشمس سوريا في "الرغ فيدا" في كتاب الهندوس المقدس، احد الالهة الثلاث الرئيسيين اما الآخرون فهم اندارا اله المطر، وأغني اله النار. ومقارنة ببقية الالهة الهندوس سوريا بانه قصير القامة مع جسد نحاسي اللون ويركب في السماء عجلة تجرها سبعة خيول تقودها "أرونا" زوجته أو أمه ويقال ان آباءه عديدون فيعزي مرة الى انه ابن براهما ومن اولاده ياما ملك الموت ونهر جمونا وينظر اليهما كاخوين أو زوجين وكاول كائنين حيين اذ كان (ياما) أول كائن يموت ويذهب الى العالم الآخر. وتقول الاسطورة ان زوجة سوريا "سانجنا" لم تحتمل اشعة زوجها فهربت على شكل مهرة الى الغابات لتدرس التأمل وجاء اليها اله الشمس على شكل مهر، وقام ابو سنجنا "فسفا كارما"

بقطع جزء من أشعته بمقدار الثمن وسقطت تلك القطع فاصبحت قسرص فشنو وسهم شيفا ولا زالت عبادة سوريا قائمة في بهار وتأميل ويعزون اليه شفاء المرضى.

شيفا: لم يذكر اسم شيفا في الكتابات القديمة بل ذكر تحت اسم رودرا أوالصارخ المخيف "المزمجر" وقد جسد شيفا قوى التدمير وعرف بانه الذي يأخذ الشيء. ويجد على شكل شاب اشقر باربع أيد وأوجه وثلاث عيون وتقع العين الثالثة في وسط جبهته وتمثل احيانا هذه العين بثلاث خطوط افقية ويقوم اتباعه برسمها على جباههم في الوقت الحاضر ويصور وهو لابس جلد الاسد وتلتف افعى على رقبته وقد حصل عليهما بعد صراع اذ انهما صاولا مهاجمته تنفيذا لأوامر "الريشي" او الذين يرون المستقبل اذ غاروا منه لانه أصبح حجة المتنسكين واليوغي ومثل على شكل اليوغي المقدس الذي يجلس وحده في الجبل "خايلصا" في الهمالايا وقد رماه "كاما" بسهم الحب تنفيذا لاوامر اندرا لتحويله عن تأمله الابدي وايقاعه في غرام (بارفاتي) متسلقة الجبال ابنة ملك الهمالايا. وتجسد الالهة الام. وعندما ضربه كاما بزهده افاق من تأمله الابدي وخرج سهم غاضب من عينه الثالثة حول "كاما" الى رماد، وسمح بعدها باعادة كاما على شكل "روكمني" ابن الوهم ولكن جسده الجميل لم يبعث ويسمى الآن كاما "أنانغا" ومعناها "بلا جسد".

والصفة الثانية لشيفا هي صفة "بحيرافا" أو الملتهم السعيد وفي تنكره هذا يرتاد المقابر واماكن حرق اجساد الموتى ويلتف بالافاعي والجماجم كقالادة له ومعه مجموعة من الجنون والشخصية المضادة لصوره هو ظهوره على شكل "ناتراجا" ملك الراقصين ويرقص رقصته الكونية امام (بارفاتي) للتخفيف عن الآم اتباعه ونجد اجمل ما تحمله هذه الاسطورة في جنوب الهند حيث تنتشر تماثيله البرونزية والدخول في غيبوبة عن طريق الرقص هي نفس الفكرة الهندوسية التي تحملها رقصة المعابد الهندوسية حيث نشاهد "ناتراجا" شيفا محاطاً بحلقة نيران وهي عملية الخلق الكوني الحيوية ويرفع احدى ساقيه ويقف على جسد ضئيل يمثل الجهل الانساني وغرقه في الوهم. وبحثه عن الخلاص والحكمة ومحاولة الانسان التخلص من الروابط الانسانية، ويصور ناتراج

حاملاً طبلاً علامة الصوت ومصدر الالهام والتقاليد اما اليد الثانية فتمنح البركة اما من راحة اليد الثالثة فتخرج نال وهي تذكرنا بالدمار. أما اليد الرابعة فتؤشر الى اسفل الى الساق المرفوعة وهذه أشارة للخلاص من عالم الوهم الذي نعيشه ويمثل ذلك ملجأ للتابع وخلاصه.

ونجد في منطقة (مالابورام) في جنوب مدراس نحوتاً قدرب منحدر الكنج وتمثل هذه النحوت تجسد شيفا على شكل نهر الكنج "دارا" او الذي يحمي النهر. وتقول الاسطورة ان الارض لم تحصل على الندى وبقيت مياه الكنج في السماء لتغسلها مما ادى لامتلاء الارض برماد الموتى ولوضع نهاية لهذا الجفاف المريع قام الحكيم "بها كراثا" بمحاولة لانزال مياه الكنج الى الارض ولكن مساحة النهر كانت واسعة بحيث ان هبوطها كان سيغرق العالم ولكن شيفا تدخل اذ جعل المياه تصب على رأسه وانسابت المياه من خصلات شعره على شكل سبعة روافد، وفي اسطورة اخرى يتحدثون عن قيام أندرا بنبح الجفاف "فرترا" مما يدل على ان الموضوع يتعلق بظاهرة طبيعية هي حول امطار هي امطار المانسون التي تنزل مع مياه الثاوج الذاتية من الهمالايا. أما عربة شيفا فهي "ناندا" وهوثور ابيض بلون الحليب ويقف امام معبد الاله وهو حارس للمخلوقات التي تمشي على اربعة.

غوما تسيفارا: وصلت العقيدة الجينية الى قمتها في القرن الخامس وبقيت قوة مؤثرة في الحياة الهندية الدينية حتى جاء الفتح الاسلامي بعد سبعة قرون.

وقد بقيت طائفة الجيني تفرز العديد من الحكماء ومن الذين يستقرئون المستقبل لمدة الف عام وكان اسم آخر راهب من الطائفة دوباساهوري وقد تبعه العديدون في جنوب الهند. ان (بوهو بالي) المسمى "غو تسيفارا" هو ابن اول منقذ من طائفة الجيني المسمى (رشابها) وهو اخ (بهاريتا) وتقول الاسطورة ان صراعاً حدث بين الاخوين حول الامبراطورية، وقد ندم (بهو بالي) على عمله الدنيوي في لحظة النصر وتخلى عن الملكة الدنيوية الى (بهارتا)، واعتزل في غابة للتكفير عن ذنوبه ويقال ان هذه الغابة تقع في شمال الهند وأسمها "بودانابورا". ووصل الى مرحلة الاشراق والاتحاد "سامادهي" وبقى في تلك الحالة لمدة عام. وقد نمت جذور العنب من قدميه واطرافه وكذلك بنى النمل بيوته على جسده وقد صاحبته الافاعي في وحدته وعزلته.

ويوجد تمثال ضحم لـ "كوما تسفارا" في "سرفانا بيلغولا" ولعل رئيس وزراء الملك راجامالا كان قد شيده، ويقال ان "جامون داريا" رئيس الوزراء كان يسكن في المعابد في "جاندرا" وقد جذب نظره منظر مدينة "سرفانا بيلغولا" وقد تسلق المرتفع فاستقبلته الهة الارض "كوسماندي" وكشفت له عن الارض المقدسة الموجود فيها تمثال "كوماتسفارا" مخبأ في أرضها وقد نظفت الارض واصلح التمثال والقصة تكشف العثور على تمثال يعتبر اضخم من اي تمثال فرعوني وتروي قصة اخرى ان رئيس الوزراء حاول دهن التمثال بالحليب والعسل ولم يقدر ان يوصل قطرة الى قدميه ولكن الالهة "كوسماندي" صبت قدحاً واحداً عليه فغسلته والى اليوم يغسل كل ٢٥ عاماً.

فارونا: أقدم الالهة الهندوس وهو لم يخلق ويجسد السماء عند الهندوس ومصدر ما هو مخلوق وله علاقة "بمترا" حاكم النهار ولعل لـ "منزا" علاقة بـ "مترا" الفارسي الاصل في الاسطورة الفارسية ـ ويحكم فارونا السماء في الليل ويشع على شكل نجوم واصبح فيمابعد مثل "نبتون "الاغريقي" اله البحار والانهار ويركب حيوانا هو حيوان "المسكارا" وهوحيوان وحشي مدهش جزء منه تمساح وجزء كوسج وجزء دولفين.

فسشتا: الحكيم الهندوسي ويملك البقرة المقدسة (نانديني) وكانت تعطيه ما يريد، وقد فشل الريشي المنافس (فسوامترا) في السيطرة على هذه البقرة العجيبة وعداء القديسين مشهور في كتب الاساطير. ونميل الى الاعتقاد انه خلاف بين طبقتين من طبقات الهندوس للوصول الى اعلى السلّم الاجتماعي اذ ان "فسشتا" براهمي و "فسوامترا" جاتري محارب وتحدث اسطورة اخرى عن صراع بين الريشي (غواتاما) احد الريشي السبعة وملك (نيمي) في منطقة (ميثيلا) اذ طلب ملك نيمي من فسشتا القيام بطقوس تستغرق الف عام. فقال له فسشتا ان لديه التزاما مع الاله (أندرا) لمدة ٥٠٠ عام مما يعني انه لن يقدر الا بعد ٥٠٠ عام وبعدها اتفقاعلى ان يصبح فسشتا راهبا ثم اكتشف فسشتا ان ملك نيمي اتفق مع غوتاما للقيام بالطقوس فلعن الملك ليفقد جسده ورد عليه الملك بدعاء ففقد الاثنان جديهما وبعد فترة زود "مترا" و "فارونا" فسشتا بجسد جديد وكذلك ضجر نيمي فقررت الالهة جعله عينا في المخلوقات.

فايو: معنى الكلمة الريح والهواء وقد ارتبطت كلمة فايو في "الرغ فيدا" (باندرا) حيث يشاركه فايوفي عربته وتقول الاساطير ان أغني يسكن الارض وفايو وأندرا في الهواء أما (سوريا) ففي السماء. وتقول اساطير متأخرة بان فايو تصارع مع فشنو عندما حرك الحكيم (نارادا) الريح لتهديم جبل (ميرو)، فقام طير فشنو "كارودا" بحماية الجبل باجنحته ولكن عندما غاب كارودا نجح نارادا اذ تهدمت قمة الجبل وسقطت في البحر حيث اصبحت جزيرة سيري لانكا

فشنو: الاله المجدد والمحافظ وله شعبية في الهند وجذر كلمة فشنوهي "فش" معناه ينتشر ويعم ويوصف فشنو بانه في كل مكان. وقد تجسد في عدة صور على شكل "افاتارا" اله. اما جوهره المقدس فيتجسد على شكل انسان او شكل خارق ويظهر على شكل (أفاتار) عندما تدعو الحاجة لاصلاح كل شيء والقضاء على الشر ويقول فشنو «عندما يتهدد النظام والعدالة في الارض سانزل الى الارض ورغم ان شيفا تجسد ١٨ مرة على شكل انسان أو اله فان فشنو بتجسداته العشرة يسيطر على فحوى الاسطورة الهندوسية.

ويتم تصويره ونحته على شكل شاب جميل لونه أزرق غامق وملابسه مثل الملوك القدامى ويحمل في ايديه الاربعة صدفة وقرصا وهراوة وزهرة لوتس. اما عربته فهي غارودا أو طائر الشمس وعدو الافاعي، ويصور المنظر بانتصار كرشنا "تجسيد فشنو" على أفعى الماء "كاليا" ويتم «تجسيد فشنو» على هيئة كرشنا نائماً في بركة ماء. وتقول الاسطورة أن كرشنا أطلق الافعى وقال لها: لن تسكني في نهر (جمونا) بل في أعماق المحيط وأقول لك بان عدوك وطائري "غارودا" سيتركك تعيشين لانني لستك. وتعني الاسطورة أن عبادة الطبيعة والالهة الأم حل محلها عبادة الاله كرشنا الذي دمج بفشنو وتتواتر نفس الاسطورة عند الاغريق حول صراع "أبولو" مع أفعى معبد "دلفي" أذ حصل على تنبؤاتها بعد قتلها ولم يقتصر وجود طائر "الكارودا" على الهند بل أن معابد كمبوديا تبني على الساس أنها طائر اسطوري.

من اهم تجسدات فشنو تجسده على شكل سمكة "ماتسيا ـ أفاتارا" وترتبط الاسطورة بانقاذ مانو ابو البشرية من الطوفان. وكذلك تجسد فشنو على شكل سلحفاة لاكورما - أفاتارا " وربط تجسده هذا بانقاذ البشرية من طوفان

آخر وتجسد على شكل أسد "سمحا \_ أفاتارا" اذ تمكن من خلع ملك الشياطين الذي تنسك للحصول على القوة من براهما ودفع اندرا من السماء فانقذه "سمحا أفاتارا".

ومن تجسداته مجيئه على شكل قزم "فامانا افاتارا" و تجسد ثلاث مرات لإنقاذ العوالم الثلاث من الشيطان "بالي". تروي الاسطورة ان بالي كان يقدم النذور على ضفاف النهر فجاء القزم ابراهمي "تجسد فشنو" وطلب منه ان يعطيه شيئاً كصدقة ولكونه ضيفاً على (بالي) قبل المضيف ان يعطيه شيئاً فطلب منه القرم حفنة من التراب لان العاقل لا يطلب اكثر مما يحتاجه وبعدها تحول القزم الى عملاق كوني وبخطوتين قطع الكون وبقيت الخطوة الثالثة على رأس الشيطان. اما تجسد فشنو الاخر فكان "باراسوراما" راما حامل الفاس وهو الاله الذي حطم ملك جبال (الهما لايا) بالف ذراع لأن هذا الملك اضطهد الالهة والبشر على حدسواء.

وتتحدث ملحمة "الرامايانا" عن تجسد فشنو على شكل البطل (راما) وهو حفيد سلالة الشمس وتقول الملحمة انه ابن ملك (داسا ـ راشا) في اودة وقد جاءت ولادت للقضاء على الشيطان (رافانا) ملك سيري لانكا الذي حصل على قوى خارقة بعد تظاهره بالتقشف والتعبد، وقد طلبت الالهة من فشنو تخليصها من (رافانا) فظهر الى الملك داساراتا من نيران النذور واعطاه جرَّة شهد قال له "اعطها لـزوجاتك ليشربن منها" فاعطى الملك نصف الجرة الى "كوسالا" التي ولـدت (راما) وكان نصفه الهيا "واعطى الملك ربع الجرة الى «كايكي» فولدت "بهارتا"

وقد التجأ الى راما الحكيم (فسوا مترا) ليخلصه من الشياطين "ركشاسا" وقتل راما الشيطان الانثى "تشاراكا" بعدها أخذ الحكيم راما واخويه الى بلاط "جاناكا" ملك "فيديها" وكان للملك ابنة جميلة اسمها (سيتا) وقد وعد الملك بتزويجها لمن يقدران يحني القوس العجيبة العائدة للاله شيفا فقام راما بليها وكسرها وتزوج (سيتا) وتزوج اخوته اخواتها وقريباتها.

عندما حان الوقت لكي يتوج راما بدلاً من ابيه على عرش المملكة قامت ام بهارتا باقناع "داسا ـ داثا" بتنصيب ابنها على العرش ونُفى راما في الغابة لمدة

اربعية عشر عامياً فسافير راما وسبتيا ولاكشمان إلى الجنوب وسكنوا في غايية "دانوكا"، ورغم أن (بهارتـا) تنازل عن العرش وطلب من أخيه العودة فأن راما أصر على انهاء فترة النفي وجعل أخاه بهارتا وصياً. وخلل هذه الفترة عاش راما في "بانشافاتي" تحت سيطرة "الركشاسا" الشياطين ولم يعبأ بحب "سورباناكا" أخت رافانا مما ادى لحدوث صراع في سرى لانكا. اذ ان "سورباناكا" ارادت الانتقام فاذكت قلب اخيها "رافانا" الشيطان بحب سيتا زوجة راما مما ادى لقيام الشيطان رافانا بحملها بالقوة الى مملكته في سرى لانكا وخلال مطاردة رافانا الشيطان قتل راما واخوه لاكشمانا "كابدنها" وهو وحش بلا رأس وقد نصحهما بطلب عون ملك القرود «سوغريفا»، ويمساعدة سوغريفا وهانوميان تمكن الاخوان من العبور إلى سرى لانكا على جسر راميا "راما سيتو" وهبو معبر صخيري بين الهند والجزييرة ويسمى اليبوم "جسر آدم"، وهاجما عاصمة الشيطان وقتلا "رافانا" وأطلقا سراح (سيتا) رغم ان راما شك في زوجته في البدء ولكن براءتها اثبتت بدعوة الحقيقة وبموجب معتقد قديم فان الشخص الذي انهي اعماله "دارما" وواجبه ولم يرتكب خطأ يقدر ان يقوم بسحر بدعوة الحقيقة للشهادة عن براءته فقامت سيتا باستدعاء الام الارض فانشقت الارض وابتلعت سيتا ولم يقدر راما العيش بدون زوجته فلاحقها في الابدية وسار في مياه نهر "سارايو" نهر الموتي. والمياه ترتبط بفشنو في الاسطورة الهندوسية على شكل تجسده "نارايانا" حيث ينام فشنو على الافعي "أنانتا" الافعي الكونية.

وتتداخل تجسدات فشنو في الاسطورة الهندية.

اما في تجسده على شكل كرشنا الله "المها بهارتا" ملحمة الهند الكبرى فان هذه الملحمة السنسكريتية تحتوي على "بهاغفاد غيتا" نشيد السيد المبارك حيث يقوم فشنو بأنبل المهام ويعتبر تجسده على شكل كرشنا من اكثر التجسدات شعبية في الهند الهندوسية ويصور مع ضعف انساني وكشخص مغرور ومحتال ومن الممكن أن هذا الشخص الاسط وري قد عاش بعد سقوط حضارة وادي الاندوس حيث لم يتقدم الاريون اكثر من الشمال الغربي في الهند ــ وبعدها نسجت حوله الاساطير فاصبح الها أذ ذكرت المها بهارتا "أن امير الحكمة اراد أن يُري ارجونا تجسد الاله العظيم". وتظهر الملحمة أن كرشنا لعب دور سائق عربة

أرجونا في معركة "الباندافا" و "الكورافا" وهم ابناء عم دخلوا في معركة على المملكة ـ وتذكر الملحمة «وظهرت الاف العيون والافواه وملابس فخمة واسلحة كونية حتى أن الف شمس اشرقت عند قدوم السيد الاعلى وقد خاف ارجونا من هذه الرؤيا والتجسد ولكن كرشنا طمأنه وعاد الى هيئته البشرية وقال له «لقد عدت الى نفسي» وقد بحث هذا التجسد لله المتجسد عدة فلاسفة هندوس منهم سوامي "فيفي كاناندرا" وهو من اتباع "راماكرشنا" الذي اعلن بانه تجسد الى فشنو في عام ١٨٨٥ وذكر فيفي كاناندا ما يلي: عندما يمارس البشر الطقوس الدينية فان ٨٨٠ منهم يصبحون محتالين و ١٨٠ يمسهم الجنون ويبقى ٥٪ يعرفون حقيقة الاتحاد بالذات الالهية والحقيقة وتحل عليهم البركة لذا عليك الحذر!» ورغم طفولة كرشنا والاعيبه مع راعيات البقر "كوبي" فان "الباها غفاد غيتا" بقى كتاب الهند المقدس.

اما كرشنا الاسبود فكان آخر من بقي من "اليادافا" وهم شعب رعوي قديم. وتقبول الاسطورة ان فشنبو انتزع شعرتين من رأسه واحدة سبوداء والاخرى بيضاء وزرعها في رحم "ديفاكي" و "وروحيني" وولد الاسود كرشنا واصبح الابيض (بالارما كانسا) وهبو الذي احتل "ماثورا"، اذ علم بان ابن وريفاكي) سيقضي عليه فقامت امه خائفة بابداله بابنة راعي البقر "نانوا" وزوجته "ياسودا" وبقي كرشنا في الريف وقام بمغامرات عديدة منها انتصاره على "كاليا" وخطف ابنة ملك "كاندارفا" وغيرها من الاعمال منها حصوله على قرص (أغني) اله النار. ولعل هذه الاعمال شجعت المستوطنين الاغريق في القرن الثاني قبل الميلاد عند غزوهم للهند وانشاء ممالك في شمال غرب الهند على تعريف كرشنا بهرقل وتقول الاسطورة ان (ياسودا) التي تبنته عرفت بقواه عندما نظرت في فمه كطفل اذ رأت كل الكون هناك. ولكن الاسطورة تركيز اليوم على حب كرشنا الى «رادها» حالبة الابقار ومعنى ذلك تقديس الحياة لأن الحليب رميز الأمومة والحياة.

وتستمر الاسطورة فتروي بلوغ كرشنا سن الشباب ويترك رعي الأبقار ورجوعه الى «ماثورا» وقتله «لكانسا» في الحرب الدائرة بين «الكورافا» و«البوندافا» وكان قريباً للعشيرتين. وقد لعب كرشنا دوراً حاسماً في اقناع (أرجونا) بالانضمام للمعركة التي كان قدرها ان تكون معركة بلا معنى ومذبحة بين الأصدقاء والأقرباء. وقد ذكر كرشنا (أرجونا) بأنه من طبقة المحاربين «جاتريا»، وعليه ان يحارب مخاطباً إياه «ان البطل هو الذي لا تتحرك روحه نتيجة الظروف والذي يقبل بالسعادة والالم بكل رحابة صدر وقناعة وانه الوحيد الذي يصلح للخلود». أما عندما دارت المعركة فقد ساعد كرشنا أرجونا بينما ساعد جيش كرشنا قبيلة الكورافا وبعد انتهاء النزاع في مدينة «داوزراكا» مدينة الابواب في (كوجارات سكروا) حتى ان (بالارما) نام كالميت تحت الشجرة وبعدها قتل كرشنا خطأ بسهم من قبل الصياد «جارا» وتعني رذيل العمر أو الشيخوخة أي ان كرشنا توفي شيخا.

ويعتقد الهندوس ان تجسد فشنو القادم سيكون «كالكي» أو الحصان الابيض وسيعود خلال الـ ٤٢٨ قرنا القادمة التي نمر بها وتسمى «كالي يوغ» دهر كالي وهي مرحلتنا الحالية. وفي هذه الفترة يعتبره اتباعه انه الأعلى ويعتبرونه الخالق لان براهما خرج من سرّته في زهرة اللوتس. وفي تجسده على هيئة كرشنا فهو «الحافظ» أما شيفا فقد خرج من رأسه كما يذكر في ملحمة «المهابهارتا» وشيفا هو المدمر الذي يحل الأشياء.

فسوامترا: وهو أحد الريشي السبعة العظام وكان من سلالة ملكية وابن محارب دجاتريا، ولم صفات براهمية وتحتوي «الرغ فيدا»، وهي تجميع الاناشيد الهندوسية الدينية باللغة السنسكريتية، على التنافس بين «فسوامترا» و «فيسشتا» للسيطرة، حتى ان هؤلاء الذين يرون المستقبل دخلوا في نزاع دموي، اذ طلب مرة (فسوامترا) من النهر (ساراساواتي) ان يأتيه (بفيسشتا) لقتله وبدلاً من ذلك نقلت المياه فسشتا الى مكان بعيد فغضب الريشي وحول النهر الى نهر دماء. أما ملحمة «الدامايانا» فان فيسشتا يهين فسوا مترا ونتيجة خسارة المحارب فسوامترا فانه حاول التخلص من ذلك للوصول الى طبقة براهمية واتجه الى العبادة والزهد مما افزع الاله اندرا فأرسل له حورية لاغرائه وبعدها حصل صلح بين الاثنين.

كنيشا: - ابن شيفا ورأسه رأس فيل وكنيشا مرادف لهرمز الاغريقي ويساعد على ازالة العقبات ويمنح الحكمة ويستشيره الهندوس عند البدء بأي

مشروع مهم، وكذلك ينادى اسمه عند البدء بقراءة كتاب لذا تطبع صورته على دفاتر التلاميذ الهندوس - أما نحوتاته فتظهر على شكل رجل بطين اصفر اللون وله اربع ايد ورأس فيل ويركب أحياناً على فأرة ويحمل في يده صدفة وفي الثانية قرصاً والثالثة هراوة والرابعة زنبقة مائية ويرسم على حيطان المعابد المخصصة لعبادة شيفا - وتروي احدى الاساطير بأن رأسه أصبح رأس فيل نتيجة خلاف اذ ذهبت أمه (برافاتي) الى الحمام لتغتسل وهي زوجة شيفا وطلبت من ابنها حراسة الحمام وحاول كنيشا منع ابيه شيفا من الدخول فقطع شيفا رأس ابنه فغضبت امه وأضطر شيفا الى وضع رأس فيل مكان رأس ابنه المقطوع.

كاما: ــوهو مثل أيروس الاغريقي اذ انه يساعد في عملية الخلق في الكون وهو ابن إلهة وكانت الرغبة أول جرثومة في العقل الكوني كما تروي الاسطورة اليونانية. أما في الاسطورة الهندوسية فيصور كاما على شكل شاب وزوج «راتي» الهة الرغبة الجنسية وقوسه من قصب السكر ويمتد عليه النحل ويرمي سهاماً مغطاة بالزهور الزكية لتبشر بشن هجوم الحب. أما اصل كلمة «كاما» فغامض وأعطي عدة أسماء منها «ديباكا» الذي يذكي النار «وكرتسا» «الحاد» و«ماي» المغري و«مارا» المحطم و«راغا فرنتا» العاطفة الجارفة و«تيثا» النار. وقد كانت كلفة اعتدائه على شيفا حياته، اذ امره اندرا كاما ان يرمي اليوغي المقدس بقوسه ليقطع عليه تأمله وان يشعل في قلبه نار حب الالهة «بارفاتي» فرماه شيفا بنظرات من عينه الثالثة حولته الى رماد. وبعد هذه الحادثة وصف باسم «أنانغا» الذي بلا جسد، ولكن كاما تمكن من العودة للحياة مرة اخرى وأشعل قلب شيفا بحب «ساتي» وهي الأم المقدسة والذي دفعه في المرة الثانية كان الاله براهما اذ خشي أن يؤدى تقشف شيفا لجعل العالم في حالة ركود.

لاكشمي: - الهة اللوتس في الميثول وجيا الهندوسية وزوجة فشنو ورمز الطاقة الخلاقة، وهي الهة الزرع وتمثلها زهرة اللوتس وترمز للخضروات وتحمل زهرة اللوتس في يدها اليسرى ومعنى الكلمة الحظ السعيد، وهي الام الكونية وتحمل الحكمة وتمثل الغيبوبة للوصول الى ما بعد الطبيعة.

وتذكر احدى الأساطير انه قبل التجديد الكوني استخرج من المياه الكونية زهرة لوتس بالف ورقة ذهبية ومنها سيلد براهما الخالق وهذا الرحم الكوني

لزهرة اللوتس يسمى «لوكاماتا» أو أم العالم و«جلادهي جا» أو ولادة المحيط وترسم لاكشمي على شكل وردي بلون اللوتس وتلبس قلادة من نفس النهرة وتقف كرمز لعطف الامومة مع اثداء ممتلئة لاعطاء الحياة.

ماها فرا: \_ وهو آخر منقذ أو مخلص من طبائفة الجني وكان معاصراً لبوذا وتوفي حوالي ٥٠٠ قبل الميلاد، وكانت طفولته محاطبة بالمعجزات اذ انتصر على افعي هددت أصدقاءه وحصل على لقب «ماهافيرا» البطل العظيم وقد تزوج عندما كان والداه حيين وأصبح رب أسرة وولدت له ابنة ولكن عندما قام والداه باتباع طريقة الصيام للموت «سالك خانـا» وكانا من اتباع بارسفا، اتجه ماهافيرا للزهد والتنسك، وعندما بلغ ٣٢ عاماً وزع ثروته على المحتاجين وبدأ بحثه داخل نفسه بالتأمل وهو في غمرة تأمله شاهد غلياناً في بحيرة ممتلئة بزهور اللوتس وأصوات موسيقي سماوية وهبطت الالهة لتقديم الشكرك وفي عصره ارتبط اسمه باسم (مكها لى غوسالا) ولعلهما عاشا في نفس المجموعة الدينية. وقد ادان تعاليم بوذا واعتبرها خطأ لانها لا تقى من برد الشتاء وحر الصيف، اذ ان (غوسالا) قال بأن كل المخلوقات ستصل مرحلة الكمال في وقت ما ولايوجد شيء يعجل هذه العملية اذ ستحصل لها عدة ولادات وتناسخ وقد حصل خلاف بين النساك حول حرية الارادة للانسان. اذ أن (ماهافيرا) درس بأن الروح الفردية «الجيفا» هي حرة لايجاد طريق الخلاص من خلال التخلي عن كل شيء وقال إن الروح محددة بالمادة وتدفع ثمن أخطائها في حيوات أخسري «الكارما»، لذا فان الوصول الى الاتحاد بالذات الالهية يدعو الى نبذ كل شيء. لذا فإن رهبان طائفة الجنى يلبسون خمارا حول وجههم وفمهم لكي لايقتلوا أي حشرة وكان الناس يمتنعون عن شرب الماء بعد الغروب خوفاً من ابتلاعهم ناموسة أو حشرة ويدعون الى اللاعنف بشكله المطلق «أحمزا». وقد تمثل النبذ المطلق للحياة وملذاتها في حياة ماهافيرا.

ميتريسا: اسم بوذا الذي سيأتي ويتماشى هذا المفهوم مع التعاليم البوذية التي تقول بأن هناك سلسلة من الأشخاص المستنيرين والذين وصلوا مرحلة الاتحاد بالذات الالهية ويأتون للتبشير ويعتقد البوذيون أن (ميتريا) يعيش في سماء (توسيتا). وتوجد في الصين والتيبت أحجار منقوشة تدعو لعودته وقد

كتب عليها «تعال ميتريا تعال».

مانجو سري: — وهو نفسه (بوذي ساتفا) أو بوذا القادم وتقدم له الصلوات على الطريقة البوذية المعروفة باسم «ملهايانا». وقد أعطي مرتبة بوذا في النيبال والتيبت ولله شعبية لانهم يعتقدون بأنه هو الذي أتى بالمدنية الى جبال الهمالايا وتنصب اهتماماته على قيادة المعذبين الى طريق الاشراق ويختفي الجهل والشهوة أمامه ويمثل مانجو سري الحكمة ويصور كمبين الى (ياما) اله الموت. ويصورونه يحمل كتاباً وسيفا في يده. وقد أصبح في الصين (بوذي ساتفا) وأصبحت لله أهمية وقد ترجمت بعض الكتب المنسوبة لله قبل عام ٢٠٤ وهو يتجسد كما يتجسد كما يتجسد الدالاي لاما كتجسيد الى أفالوكي تيسفارا «بوذا». كما يعتبره حكماء شرق اسيا تجسيداً الى مانجو سري.

مائو: -نوح لدى الهندوس. وتروي الاسطورة أن مانو كان يغتسل في النهر في أحد الأيام فوجد سمكة صغيرة توسلت اليه ألا يقتلها وقالت له «احمني» وسأقوم بحمايتك، وعندما سألها كيف يمكنها انقاده أخبرته بأن طوفانا كبيراً سيحدث وعليه أن يحمل معه أحياء من كل زوج اثنين فقام مانو بوضع السمكة في كأس وقد نمت بسرعة فاضطر الى وضعها في برميل، وكبرت فوضعها في بحيرة ونمت فأعادها الى البحر. فنصحته السمكة ببناء سفينة لأن الطوفان سيحدث. وعندما ارتفعت المياه طاف مانو في قاربه وقامت السمكة بسحب القارب وقد استغرق سفرهما وقتاً طويلاً واخذتهما المياه الى قمم الهمالايا وكان وحيداً فدعا من الله أن يمنحه أولاداً فمنح الله زوجة ومن الزوجين خرج جيل مانو، وهم أجداد الانسان. وتقول احدى الأساطير أن السمكة كان الاله فشنو وتروى مرة أخرى على انه براهما. وفي الفكر الهندوسي يوجد ١٤ مانو اذ يوجد ١٤ طوفاناً في تقويمهم ويبدأ بعد كل طوفان دهر من الـزمن «كالباء ويعتبرون المرحلة الحالية السابعة وسيعرف الفيضان في وقت ظهور مانو ابن الشمس المشرقة.

مسارا: مدكان (مارا) و (كامسا) هما وجهين للوجود في الاسطورة الهندوسية المتمثلة في الحياة والخوف من الموت وهاتان القوتان تتحكمان في العالم النائم والغارق في الوهم «مايا» وللخروج من ظلمة الحياة فقد بشر بوذا بتعاليمه وسميت «يانا» أو العجلة أو قارب العبور الى الجانب الآخر حيث لايوجد جهل

روحي. واعتبر مارا ساحر الوهم وأصبح في الاسطورة البوذية الشرير لان بوذا يخلصهم من الرغبة والشهوة والولادة والموت وكنان مارا عدو بوذا وحاول إغواءه خوفاً من وصول بوذا الى مرحلة الاشراق، فقام الشيطان مارا بجمع قواه للسيطرة على عقل غواتيما «بوذا» ولكن الناسك المتعبد بقي بلا حراك تحت شجرة «البو» فناعتدت عليه قوى (منارا) فلمس بوذا الأرض بأطراف أصابعه فحدث صوت عظيم ونزلت الالهة لتحية بوذا واندحر مارا وبقى تائها في العالم يحاول أسر أرواح الموتى.

ملندا: - «ملندابانها» هي أسئلة ملندا وتروي قصة اعتناق (ميناندر) للبوذية. وهو جنرال يوناني غزا شمال الهند من المملكة البكيترية - الاغريقية في قندهار في عام ١٩٠ قبل الميلاد وقد أنشا مملكة جديدة وسك النقود واستخدم اللغتين اليونانية والهندية وحاول استخدام اللغتين في الكتابة، وقد رويت عنه الأساطير بعد اعتناقه البوذية وأصبح اسمه ملندا ووضع رماده في «شتوبا» قبة بوذية مخروطية الشكل ونحت على شكل بوذا ونقش بالزمرد ويقال أن استاذه (نيخاسينا) عمل التمثال من زمرود سحري وبمساعدة قوى خارقة.

موشالندا: -جني ضخم على شكل أفعى يسكن في جذور شجرة «البو» تين تنمو جذورها في الأرض وقد تأمل تحتها بوذا ووصل الى مرحلة الاشراق في غبطة أبدية. وكان الناسك المتأمل بوذا غارقا في تأمله ولم يأبه بهبوب عاصفة فقام الأفعى (موشالندا) بلف جسد بوذا سبع لفات وغطى رأسه كمظلة، وعندما مرت العاصفة قام ملك الناغا بفك السحر عنه وتحول الى شاب جميل انحنى لمنقذ العالم بوذا. والاسطورة تروي وحدة الوجود وعدم وجود ثنائية في العالم الملموس أو الميتافيزيقي لأن المصدر هو واحد.

هانومان: متقول الاسطورة أنه رئيس القردة وابن «فايو» وحليف راما في معركته مع ملك الشياطين رافانا كما ذكر في «الرامايانا» وهي ملحمة هندوسية عن الاله راما وكانت طبيعة هانومان مقدسة وتتغير اذ يقدر أن يغير حجمه ويطير، وتذكر الاسطورة أنه قفز الى سري لانكا مقر رافانا الذي أسر زوجة راما «سيتا»، وقد حاول أحد الشياطين (سوراسا) ابتلاعه ولكنه كبر حجمه واجبره على فغر فهم وفجأة صغر وأصبح بحجم الاصبع ودخل من فمه الكبير وخرج من اذنه

اليمني، ووصل الجزيره وأحرق عاصمة رافانا وقد منحه راما استمرارية الحياة والشباب لخدماته.

وتتكرر الاسطورة عند البوذيين بشكل آخر وأهم قصة حوله كتبها «ووجينك أن» في عام ١٥٠٥ واسمها حج الى الغرب. وتتحدث القصة عن مساعدة هانومان لـ «تربيتاكا» الراهب للحصول على المخطوطات البوذية.

ناغسا : \_ الافعى الجن في الاساطير الهندوسية والجينية والبوذية وهم الهة على شكل أفاع مائية وافاع صديقة بخلاف رمز الافعى في الاساطير المنتشرة في غرب اسيا، ومنها قصة الأفعى موشالندا اذ قام هذا الافعى على شكل كوبرا بحماية بوذا سبعة أيام من العاصفة. وتصور الناغا بذيل أفعى ووجه انسان ورقبتها ممتده مثل الكوبرا. وقد ولد اناغا من «كادرو» ابنة «داكشا» ابن «براهما» وزوجة الحكيم كاسيابا في الازمنة الغابرة وتعيش الناغا في جنة مائية على شكل «أكويريوم» وقعر الانهار والبحيرات والبحار في قصور مطعمة بالاحجار الكريمة وعلى شكل حوريات ماء حيث ترقص وتغني وتلك الحوريات معروفات بجمالهن وذكائهن وسحرهن. ووظيفتها حماية المعابد لذا تنقش في مداخل المعابد واحدة أو أفعين ملتفتين. وتمنح لها النساء على شكل نذور لتسهيل الولادة وبعد نقش واحدة أو أفعين ملتفتين. وتمنح لها النساء على شكل نذور لتسهيل الولادة وبعد نقش الحجر بأفعين ملتفتين. توضعان في بركة لمدة ستة أشهر وتبدأ طقوس عرضها في باحة المعبد قرب الباب الرئيسي أو تحت شجرة أو قرب البركة.

يامسا: اله الموت عند الهندوس وعرف في البدء كملك لأرواح الموتى الذين يعيشون في الأعالي وكان واخته يامي أول الفانين من أولاد سوريا إله الشمس. وقد انحطت مكانة ياما تدريجيا أذ أصبح قاضياً على البشر وخطاياهم ويمثل بلون أخضر وبيده هراوة ويجلس على ثور ويحمي داره كلبان ضخمان وعندما تترك الروح الجسد تحاول المرور من ممر هذه الحيوانات المتوحشة وتروي الى ياما ما عملته ليحكم وعند اصدار حكمه يمكن للأرواح إما الذهاب الى السماء أو الى جهنم أو العودة للعالم ويعود الميت الى الولادة من جديد للتكفير عن ذنوبه السابقة.

يوغسا: مناك أربعة عصور في المجتمع الهندوسي وهذه العصور هي (كبرتا منزا مدوابارا مكالي) ويسبق كلا منها ويتبعها فجر جديد وكل عصر

يمثل عشراً من اليوغ أو الدهر الالهي فمثلاً كريتا يوغا استمر ٢٠٠٠ سنة أو دهرا الهيا أما عصر تيرتا فاستمر ٢٠٠٠ واستمر دوابارا ٢٠٠٠ سنة والرابع كالي يوغ ٢٠٠٠ سنة وفترة العصور والفجر هي ١٢٠٠٠ سنة وكل سنة الهية تساوي ٣٦٠ سنة بشرية أي بمعنى ٢٠٠٠ ر٣٧٠ وهذه الوحدة القياسية عند الهندوس والبالغة أربعة ملايين وثلاثمائة وعشرين الفا تسمى «ماهايوغا» وكل الفين منها تسمى «كالبا» وهي ليلة ونهار براهما. أو ٢٠٠٠ ر٢٠١٠ أي أني مليارات وستمائة وأربعين مليون من سنوات البشر، ويقوم براهما الخالق الكلي باعادة خلق الكون في بداية كل كالبا ولايستمر ذلك أكثر من بارا أو قرن واحد لاعادة الكون وهذا مايعتقدون به في الهند. والكالبا الحالية تمر بالجزءالثاني من البارا ومعنى ذلك أن براهما هو ٥٠ عاماً قدسياً ويعتقد الهنود بهذه العصور ماعدا طائفة الجين في الهند اذ تعتقد أن الكون أزلي ومنذ الأزلية.

ويقول الهندوس أنه في عصر الكريتا فان الصلاح والتقوى ستتفوق ويكون الناس فاضلين ويقومون بأعمالهم بلا حسد أو حزن أو كبرياء أو كذب ولايوجد مايزعج هذا العصر وتصبح الواجبات غير تلقائية بل تدرس ويتبع الناس الحقيقة ويخلصون الى التقوى من خلال الطقوس للحصول على مايريدون. أما الداوابارا فتشهد تدهوراً للقيم والفضيلة وتظهر «الرغ فيداء لتعلم الناس ويعساب الناس بالمرض والخوف وتحل بهم المصائب ويلجأ البعض الى الزهد والتقوى أو عصر مكالي، أاو العصر المظلم الذي نمر به فيشهد صراعات وانشقاقاً وحروباً وينفصل الحب عن الشهوة الجنسية ويعرف القليلون الحقيقة ويفتش الناس عن الحيازة ولايفتشون عن التقوى والصلاح وتختلط المفاهيم ومرحلتنا ممتدة من ٢٠٠٣ قبل الميلاد وستستمر الى ٤٧٧ قرناً.

## شرق آسيا سيبيريا منغوليا - الصين - اليابان وجنوب شرق آسيا

تسود الحياة البدوية خلف جدار الصين ففي تلك السهول والهضاب جابت قطعان أمم الشمال مثل المغول، والاتراك والتتار والتونغو والهون. وهذا العالم معزول وقائم بذاته وكثيراً ماكان سكان تلك الهضاب مصدر قلق لشعوب آسيا وأوروبا. لأن آسيا وأوروبا كانت تعتمد على الزراعة ومن تلك المرتفعات انحدر الغزاة بعنف وجموع ضخمة وارهاب اسطوري. ومن أشهرهم جنكيزخان (١١٦٢ – ١٢٢٧) ميلادية واسقط كل الأنظمة التي وقفت ضده وأباد شعوبا إبادة كاملة اذ قال أن مايفرحني هو غزو الإعداء وملاحقتهم و مصادرة أموالهم وأن أرى عوائلهم تبكيهم ويتصاعد العويل وما أجمل أن أمتطي صهوة أحصنهم وأمتلك نساءهم وبناتهم وزوجاتهم.

ورغم المذابح التي قاموا بها في القرن الثالث عشر فقد فشل المغول في اقامة المبراطورية عالمية وامتد الدمار في كثير من الانحاء التي شملتها حملاتهم ومنها الصين التي تحملت الجزء الاكبر.

ولكن غـزو المغول للصين ١٢٧٩ ــ ١٣٦٥ ميلادية أدى لنشر البوذية في منغوليا وسيبيريا واعتنقت تلك الشعـوب البوذية التيبتية كدين رسمي للـدولة وحلت البـوذية محل الاعتقاد الشاماني الطوطمي. وقـد تساهل الفاتحون مع الفولكلور الشعبي وأعطوا معاني جـديدة للمعتقد القديم واحتفظت تلك الشعوب بأساطيرها عن طريق الراوية، ولكن سلطـة الشامان اندحرت ولم يبـق الشامان وضياً على الأرواح ورجل الطب. ففي الأزمنـة القديمة كـان الشامانيون يقـومون

بمداواة المرضى واعدة روح المريض من خلال الدخول في غيبوبة حيث يذهب الشامان الى عالم الأرواح ويسيطر على بعض الكائنات خاصة المرضى والموتى ويحاول بواسطتهم اخراج الأرواح الشريرة من جسد الشخص المريض.

واعتقدت قبيلة البوريات التي تسكن على ضفاف بحيرة بيضال بأن شامانهم الأول «مورغون كارا» كان يتمكن من إرجاع الأرواح حتى الموتى منهم فانزعج سيد العالم السفلي واشتكى الى اله السماء الذي قرر امتحان الشامان فأخذ روح أحد الأشخاص ووضعها في قنينة وأغلق القنينة بابهامه وعندما مرض الرجل استعان أهله بمورغون كارا فركب الشامان على طبله السحري وفتش في كل مكان ووجد الروح الضائعة فحول نفسه الى نحلة وطار على رأس الاله ولدغه فسحب الاله ابهامه من القنينة المغلقة ولكن اله السماء لم يرد لمورغون كارا الانتصار، فعندما طار مورغون مع الروح على طبله شق الآله الطبل الى قطعتين لذا اعتادت قبيلة البوريات على عمل الطبل بوجه واحد على شكل دف مما يدل على إندحار سلطة الشامان بعدها.

اما داخل جدار الصين فقد وجد شعوب شمال آسيا مكاناً لسحرهم ومعتقدهم في عقيدة التاو. وهو الدين الصيني للخلاص الفردي. والفلسفة التاوية انبثقت من مصدرين، ففي البدء انسحب فلاسفة الدويلات المتحاربة في الفترة من ٢٢١-٢٨٦ قبل الميلاد من بلاطات الامراء الإقطاعيين ونزحوا الى الغابات والجبال ليتأملوا في الطبيعة فمثلاً قام « لاوتزو » العجوز بترك المدينة ببساطة ولا يوجد شاهد أو قبر لهذا «الحكيم الخفي» مما يدل على اهمال تلك الفلسفة في العصر الذي تلاه والاتجاه الى عبادة السلف. وقد كتب (جوانك تسو)، في عام (٣٥-٢٧) قبل الميلاد وكان من اشهر اتباع لاوتزو، ما يلي « ان كونفوشيوس يسير في المجتمع بينما اسير خارج ذلك » .وكان التاويون يشعرون بان الحكمة هي الاساس ورفضوا الواجبات الاجتماعية المعقدة التي يفضلها كونفوشيوس.

وبدلاً من التركيز على العائلة والقبيلة قام اصحاب العقيدة التاوية بالتركيز على العنصر الانثوي في مراقبة الظواهر الطبيعية. وقد ساعدت نظرتهم الفلسفية في تطوير العلوم في الصين اذ قام التاويون باجراء تجارب كيماوية وراقبوا الظواهر الطبيعية مما جعل ذلك مدخلاً لتطور الطريقة العلمية وحاولوا التفتيش عن

أوكسيد الحياة والخلود. واعتقدوا اعتقاداً راسخاً بوجود ذلك وهناك اقصوصة جرت في القرن التاسع تتحدث عن كهل من عائلة نبيلة كان ينقب فعثر على علبة صخرية مملوءة بلباس حريري وعندما لبس اللباس اختفى.

أما الجذر الآخر للتاوية فكان سحر «وو» أو السحر الذكري والانثوي صانع المعجزات وكان هذا السحر المتكامل عاملاً مساعداً للفلاحين اذ كان يؤدي لسجن الارواح الخيرة وتوجد تفصيلات لهذه العملية حتى الوقت الحاضر. اذ يرون مثلاً أن نقاط الحلوى التي يرشها الساحر على الحلوى وهو يرقص في دائرة تحت الشمس المحرقة تؤدى لسقوط المطر.

وتؤدي القوة الروحية لـوو الى الاتصال بالأرواح ورغم أن هذه الأعمال لم تعجب طبقة النبلاء لأن تقليد «وو» يمثل معتقدات الفلاحين لـذا بقي منفصلاً عن العبادة المحترمة لطبقة النبلاء. ولجأت التاوية الى سحر «وو» للوقوف في وجه الكونفوشيوسية التقليدية وقد غذى الشامانيون طريقة الوو حيث كانوا يقدمون مع الغزوات الشمالية.

في عام ١٦٥ بعد الميلاد استعادت التاوية مكانتها في البلاط وبدأ امبراطور الصين بتقديم النذور الى لاو ـ تزو، ولكن تلك الطقوس لم تهدد الكونفوشيوسية السائدة ولكن طريقة (المهايانا البوذية) كانت التهديد الوحيد حيث أصبحت فيما بعد الدين الوحيد في الصين. وكذلك أدى التنافس بين المعتقدين الى تحويل الطريقة التاوية الى مؤسسة دينية «كنسية». وكان لتعاليم بوذا تأثير كبير على كل مستويات الشعب الصيني حتى العصر الحديث. وقد أثرت الهند ايضاباعتبارها الأرض المقدسة التي نمت فيها التعاليم البوذية. ومع ذلك فقد كان للبوذيين قدرة على امتصاص الفاتحين والمعتقدات اذ امتصت الصين الغزاة من التتر والمغول والمانجو وطورت الصين الديانة البوذية وكذلك المعتقد المستورد لكي يتماشى مع المعتقد الصيني، اذ ان الكنيسة البوذية تأقلمت مع الدولة الكونفوشيوسية.

تروي الاسطورة أن كونفوشيوس ولد في عام ٥٥١ قبل الميلاد وقد ظهرت وحيدة القرن «يونكورن» وهي غزال وحيد القرن يرمز للطهارة وبصقت لعاباً كان عبارة عن قطعة حجر «الجيد» كالعقيق ولونه أخضر وقد كتب على القطعة «سيولد فيلسوف ويكون ملكاً غير متوج». وتحققت النبوءه رغم أن كونفوشيوس

بقي غير معروف ومهملا طوال حياته ولكن تأثير فكره ظهر فيما بعد على الصين وكان فيلسوفا اخلاقيا ويتضمن معتقده علم أخلاق اقطاعي اذ يتوقع أن يحكم الحاكم بعد الله والحاكم هـو ابن السماء، ولعلاقته المنسجمة بالاله على المستوى الروحي لانه ابن السماء فهذا يؤدي الى رفاهية شعبه واذا كان الحاكم لايتمتع بهذه الصفات فان تصرفه سينعكس في السماء «شانغ تي» وتحدث الزلازل وتجف الأنهار خلال فترة حكم الطاغية. وقد تحولت عبادة السلف البدائية من خلال تعاليمه الى قانون أضلاقي على المستوى الروحي والمادي وأصبحت مؤشراً للعلاقات بين السلطة \_ العرش \_ العشيرة والعائلة وارتباطها مما خلق تدرجاً اجتماعياً في المجتمع الصيني.

وكان تبشير كونفوشيوس عملياً اذ قال: أننا أقف خوفاً من الأرواح لذا ابتعدوا عنها. ولم يمثل موقفه هذا عدم اعتقاده بعالم الأرواح ولكن انشغل بالعالم المادي. وكان يشك في قدرة الانسان على التفهم، أما السماء فاعتقد أنه لايمكن فهمها بالتنبؤ وعلم الفلك وأدى موقفه هذا الى جعل تعاليمه تؤدي لخلق توازن بين العالم الروحي والمادي في الفلسفة الصينية.

وجاءت الكونفوشيوسية لتساعد طبقة المحافظين في الصين ضد الحمى التي ولدتها المعتقدات البوذية. فعندما قال الامبراطور (تانغ هوي شانغ) بان السلطة الدينية توسعت في عام ٥٤٥ ميلادية فان السبب هو أن التعداد أظهر وجود ٢٠٥٠ ٢٦ الف راهب وراهبة بوذية وقد أوجدوا سلطة مركزية لامتلاك الأراضي شأنهم شأن الكنيسة الكاثوليكية في القرون الوسطى ولكن من الجدير بالذكر أن تاريخ الصين خال من الحروب الدينية اذ أخذت الصين طريقاً للتخيل والتوقع وبقيت الاسطورة في حقل المعتقد البوذي والتاوي تفعل مفعولها. حتى بعد أن تمكنت الديانة البوذية من القضاء على السلطة المركزية وبقي المعتقد البوذي ديناً شعبياً ولم يصبح دين الدولة. وقد أضاف العقل الصيني الى علم الكونيات ديناً شعبياً ولم يصبح دين الدولة. وقد أضاف العقل الصيني الى علم الكونيات وتم تدشين عدة مدارس فكرية ولكن تطور تلك المدارس حدث في اليابان في القرن الثاني عشر اذ صرح «جوهسي» وكان ينتمي الى المدرسة الكونفوشيوسية الحديثة بشجاعة فائقة: «يوجد رجل في السماء يحكم على الخطيئة» وقام الأمير شوتوكو الياباني في عام (٧٧-٧١) ويعتبر بمثابة قسطنطين اليونان باجراء مقارنة الى الياباني في عام (٧٧-٧١) ويعتبر بمثابة قسطنطين اليونان باجراء مقارنة الى

الأنظمة الأخلاقية الثلاث المنتشرة في اليابان بأنها تشبه شجرة بجذورها وجذعها وفروعها وثمارها. فالشنتو تمثل الجذر التراثي لليابان أما الكونفوشيوسية فتمثل الجذع القوى وفروع النظام الاجتماعي.

أما البوذية فتمثل أزهار الشجرة وهي الشعور الديني، وتمثل البوذية الثمرة الناضجة للتطور الروحي. وقد نظر الى المعتقدات الشلاث بشكل متكامل حتى القرن الرابع عشر حيث بدأت الاضطرابات السياسية والصراع الديني مع الحروب الاقطاعية.

ان الشنتوية في اليابان تعنى «طريق الآلهة» والشنتوية هي المعتقد الوطني لليابان وتختلف عن «البوتسودو» طريق بوذا، وقد بقى طريق بوذا يمثل تطلعات الشعب الياباني لان عبادة العائلة الحاكمة كانت مرتبطة بعبادة «أماتيراسو» ألهة الشمس وتعتبر جدة العائلة الحاكمـة المالكة، وهي الآلهة الرئيسية في مجمع الالهة الياباني وتمثل أعلى صورة للروح غير المرئية للكون، ورغم أن الدولة دعمت الديانة الشنتوية وتوجد أضرحة في كل مكان، لكنها لم تصبح كنيسة الدولة ولكنها أبقت على تقديم فروض الاحترام للأرواح المحلية والعبائلة المالكة، وقد استمد هذا التركيز الأخلاقي قوته فيما بعد من الأخلاق الكونفوشيوسية اذ تغلغلت في اليابان بعد القرن الشالث عن طريق كوريا وكان أول اتصال رسمي عن طريق الأمير شوتوكو في عام ٧٠٦ ميلادية حيث أرسل مبعوثاً للصين وبعدها أرسل رهبانا وبعثات وتلاميذ. وبعد ذلك أرسل سفراء وهكذا أثرت الحضارة الصينية على اليابان. ومن أهم ما استوردته اليابان وكان له تأثير عظيم عليها هو المدارس البوذية الجديدة مثل مدرسة «جان تسبونغ»، أو مدرسة الضوء الداخلي وقد وصلت الى قمتها في اليابان عل شكل معتقد «الـزن» ومدرسة «الزن ــ بوذا» من أشهر المدارس حالياً. ومن ناحية الاسطورة أدخل المعتقد الجديد الكثير من الخيال. الهندى بأنواعه الخفية مع اضافة اخرى للعقل الصيني اذ أدخل معتقد العجلة الكبرى وقد أثر ذلك على تطور الاسطورة في اليابان. وكان للادب البوذي تأثيره على الفولكلور الياباني وقد فتحت اليابان أبوابها للتأثير الخارجي وكذلك باب الهجرة حينئذ ولم يكن لدى اليابان أو الأرض التي تواجه الشمس أي محرمات تجاه الأفكار الأجنبية وأصبحت اليابان حينئذ «صقلية جنوب آسيا». أما في الهند - الصينية، كمبوديا و لاووس وفيتنام فقد دخلت التقاليد الهندية والصينية ماعدا فيتنام حيث كان المعتقد الكونفوشيوسي ممتد الجذور، ولم تتمكن الصين من تصدير أفكارها أبعد من الأماكن التي تسيطر عليها وقبلت الصين بممارسة السلطة على الملوك البعيدين ومثالاً على ذلك وسياستها في هذا المجال قيامها بتأسيس قاعدة بحرية قرب مدينة سلطان ملقا في عام ٢٠١١ ميلادية اذ قام الأدميرال «جنغ هو» بتأسيس تلك القاعدة واستقبل مستوطني ملقا من أصل صيني. أما حاكم ملقا فكان يسافر ثلاث مرات للصين لتقديم ولائه كبوذي ثم اعتنق الاسلام وحتى بعد اعتناقه الدين الجديد فان ذلك لم يوثر على ولائه الى امبراطور الصين ابن السماء.

أما مناطق كمبوديا ولاووس وتايلند وبورما وماليزيا وغرب أندونيسيا وسومطرا وجاوا وبالي فكانت تحت التأثير الهندوسي وذلك التأثير لم يتم عن طريق الفتح أو الغزو ولا أحد يعرف كيف بدأ ويشك أنه بدأ عن طريق التجارة من جنوب الهند اذ كان التجار يسافرون للحصول على التوابل وكانت سفنهم تبحر مع رياح «المانسون» الرياح الموسمية وتبعهم طبقة البراهميين الدينية حيث أقنع هؤلاء رؤساء القبائل باعتناق العقيدة الهندوسية وعبادة الهتهم وبدأوا بتأسيس ممالك على أساس النظام الطبقي الهندوسي. وتذكر أسطورة كمبودية بأن أحدالبراهميين واسمه «كادنونيا» جاء مع اسطول تجاري في القرن الأول الميلادي وتزوج أميرة محلية وأصبح حاكماً للبلاد الساحلية ويقال أن الفتاة كانت أفعى «ناغيني الكونية» وتتردد نفس الأساطير في جنوب الهند. واستمرتاثير هؤلاء المهاجرين لعدة قرون. ثم قوي هذا التأثير بوصول الرهبان البوذيين بعد عودة الهاندوسية للهند وهددت عودتها الديانه البوذية التي انتشرت في الهند في عهد «الامبراطور أشوكا» وتوافد المبشرون من طائفة «الهانيانا» أو العجلة الصغرى التي ركزت على الخلاص الفردي.

وقد رحب ملوك سيلندرا في منطقة «سرفي جايا» بالدين البوذي الجهيد كما أوضح ذلك أحد النقس على احد الأضرحة في جاوا ويعود النقس الى عام ٧٧٨ ميلادية، وتبع هذا الضريح البوذي أضرحة أخرى في وسط البلاد خاصة (ستوبا بوروبادور) المشهورة وقد تم تشييدها في بدء القرن التاسع وتدل على ثراء المنطقة

وبناء هذه الستوبا أثر على مدرسة «الهانيانا» العجلة الصغرى للبوذية وسيطرت مدرسة «الماهايانا» العجلة الكبرى وهي طريقة الخلاص للجميع وتنتشر اليوم في بورما وتايلند. وقد سقطت الدويلات الهندوسية ـ البوذية في أرخبيل أندونيسيا نتيجة ثورات البراكين والمجاعات والحروب المحلية ودخل الاسلام تدريجياً وبدأ يتغلغل بعد ان دخل الى سواحل سومطرة في نهاية القرن الثالث عشر ميلادي وأصبحت ملقا بعدها سلطنة اسلامية وأصبح بعدها كل المهاجرين من الهند مسلمين وكان اعتناق الديانه الجديدة سلميا، بينما بقيت جزيرة بالي متمسكة بالحضارة الهندوسية وقد اختفت الفنون الهندوسية تحت تأثير الاسلام الذي منع التصوير والتماثيل وحدثت نسزاعات من جانب آخر بين التايلنديين والكمبوديين مما أدى لتنازل الكمبوديين عن معبد «أنكور» الشهير في عام ١٤٥٠ ميلادية وانسحبوا الى نهر الميكونج.

أما بقية المناطق فقد اعتنقت المسيحية والاسلام مثل الفلبين وبقيت بعض الجزر البعيدة التي تعتبر نهاية العالم، وضمت اسبانيا الفلبين في عام ١٥٢١ مي الدية أما الجزر النائية مثل بورنيو، وامبونيا وسليبيس فقد بقيت عبادة الطوطمية والتقاليد المحلية وتغطي ديانتهم عبادة الأرواح والأشباح فمثلاً فان شعب الداياك في ساراواك يسمون الغابات الداخلية (أولو) أو نهاية العالم.

آجي سيت: ـ القابلة وهي الالهة الام لشعب الياقوت التركي الذي يسكن قرب نهر «لينا» في سيبيريا وتسمى كذلك (أم المهد) واعتقدوا انها تكون حاضرة في كل ولادة وهي الام القابلة والحاضنة. ويعتقدون انها تأتي من السماء بروح الطفل واعتقدت بقية القبائل السيبيرية بانها تسكن السماء على جبل بسبع طبقات وتكتب اسم كل طفل في كتاب ذهبي.

أما التترمن قبائل «الطاي» فسموها ام «بحيرة الحليب» وفي اسطورتهم يتحدثون عن شخص ابيض جاء قرب بحيرة الحليب تحت الشجرة الكونية وتمثل عمود العالم وان الاله الأبيض الخالق سمع الشجرة تخرج صوتاً ولفحته ريح دافئة وخرجت الهة انثى من جذورها وأرضعته من حليبها وأصبح قوياً (وبذا خلطت تلك القبائل بين شجرة الحياة والالهة الام).

أما تيراسو: -الهة الشمس اليابانية وتعتبر اسطورتها اهم اسطورة في

اليابان وهي اهم الالهة في المعتقد الشنتوي (طريق الالهة) في اليابان. ويضم هذا المعتقد معتقدات بالغة في القدم وبقيت بلا تغيير بعد الف عام رغم اهمية الكونفوشيوسية والبوذية. وأما تيراسو بمثابة اخت "أنانا" في جنوب غرب آسيا الهة سومر للخصب والحب.

وتتحدث الاسطورة اليابانية عن قصة اعتكاف أما تيراسو في كهف سماوي نتيجة تصرفات أخيها سوزانو اله العاصفة فبالرغم انه كان يحكم البحار فانه أهمل واجباته وادى الى حدوث العديد من الكوارث على الارض فقلعت الرياح الاشجار وهدمت الاماكن المقدسة وكتحد أخير لاخته احدث ثقباً في قاعة الحياكة العائدة لاماتيراسو فخافت وصيفاتها ودفع اخته الى كهف فغضبت أخته فاغلقت ملجأها وشعر الالهة بغرور أخيها اذ اعتبروه مسؤولاً عن غياب الشمس (أما تيراسو) وبدون اشعتها تنتهي الحياة ويحل الظلام وتثور الارواح الشريرة ولحل المسكلة اجتمع الالهة على شاطىء نهر السماء للتشاور وقرروا اقناع الهة الشمس بالعودة وقاموا بتقديم الهدايا لها منها مراة وسيف وملابس وشجرة مغطاة بالاحجار الكريمة ووضعوا الديكة امام مدخل الكهف لتبقى تصيح واشعلوا النيران وقدموا رقصات وموسيقى صاخبة وكانت الراقصة التي قدمت الرقصات جيدة واسمها "أزومي" وضحك الثمانية ملايين اله حتى ملأ الضحك الجو.

وسمعت أما تيراسو الهة الشمس بالضوضاء وثار فضولها وارادت ان تعرف ماذا حدث خارج الكهف وفتحت الباب قليلاً وتساءلت كيف يمكن للالهة الضحك في الظلام الداكن فاجابتها الراقصة (أزومي) بذكاء: "اننا نحتفل لاننا عثرنا على الهة اكثر قدرة من آلهة الشمس " وعندما كانت أزومي تتحدث مع أما تيراسو حمل اثنان من الالهة مرآة امامها فنظرت الى نفسها وقام اله آخر بدفع الباب وسحبها من يدها خارج الكهف ووضع اله آخر حبلاً من القش امام المدخل السمه "شيما ناوا" وقال لها "انك لن تدخلي الكهف مرة اخرى وعادت أما تيراسو للبزوغ وبددت قوى الظلام وتراجعت الارواح الشريرة واشرقت الارض ولم تختف بعدئذ إلا في الليل اذ ان الحبل "شيمناوا" منعها من ذلك. وقد أمن انتصار الهة الشمس على اله العواصف حكمها في العالم. ويسود الاعتقاد في اليابان الهان سلالة الأمبراطور تعود الى آلهة الشمس اذ انها مظهر للقوة غير المنظورة في

الكون. وان وجود الهة انثى للشمس بدلاً من الله ذكر شيء نادر في الاساطير ولعل الامر يعود الى الازمنة السحيقة ومن هذه الاسطورة نرى تعلق اليابانيين بالضوء حيث تغطى اشعتها جزر اليابان.

أميدا نيوري: \_ من مجمع اليابانية البوذية ومعناه بوذا ذو الضوء اللامحدود، وبموجب المعنى الضيق للبوذية فانها ترفض مكانا دائماً للراحة الابدية وتدرس فكرة التغيير المستمر لشخصية الفرد الاخلاقية في عدة حيوات عبر التناسخ ونتيجة اعمال الفرد «كارما» وتأخذ الخطيئة عند "المهايانا" البوذية العجلة الكبرى عدة اشكال للوجود فمن الاعالي الى العالم السفلي. وتتحدث الاساطير اليابانية عن الذهاب الى السماء والعودة وعن الارواح المعلقة. واهم الاساطير الشائعة عند اليابانيين هي حول جنة الارض الطاهرة «كوكوراكو جودو» وهي منطقة (أميدا نيوري) وهذه المنطقة السماوية فيها بركة تطفو فيها ازهار اللوتس واشجار ورحيق الالهة «أمبريوزا» وتجلس على اغصانها طيور نادرة جميلة وتتدلى منها اجراس تخرج موسيقى كونية ويجلس هناك بوذا مع اتباعه بين ازهار اللوتس.

ان (الجودو) أو الارض الطاهرة قد أوجدت كطائفة من قبل هونيني في عام ١١٣٣ - ١١٣٣ وقد جاءت الجودو لتحل المشاكل الاقتصادية والاجتماعية اذ كان الناس قبلها يؤمنون برافة اميدا نايوري (بوذا) كطريقة وحيدة للخلاص. ومع ظهور تعاليم هونيني ظهرت مدرسة جديدة تدعو للزهد وتعتمد على غفران بوذا لانقاذ كل البشر.

ويقول "هونيني" من يردد كلمة "اميدا نيوري" باخلاص وايمان يذهب الى الجنة. وقد جاء اعتقاده بعد قتل اللصوص لأبيه فكانت وصية والده العفو عن المقتلة والعمل لانقاذ البشرية. وقد ازال هونيني طريقة الرهينة عن المعتقدات البوذية واعطاهم كلمة الخلاص بترديد الاسم فقط، ولكن المشكلة في هذا التكرار هو كونها تصبح مكيانيكية وبلا تأمل.

أيرلانغا: مامير بالي والوحيد الذي حكم بالي وجاوة في اندونيسيا وكانت حياته مليئة بحيث حيكت حوله الاساطير حيث انه مثل بعد وفاته على شكل فشنو جالس على طير "الكارودا" طائر الشمس الذهبي.

ولد ايرلانغا في عام ٩٩١ وترك في شبابه جزيرته الى بلاط جاوة وتزوج اميرة وأصبح "يافاراجا" ملكاً صغير السن واوكلت اليه مهمة حكم مقاطعة في عام ٢٠٠١، وقد سقطت المملكة نتيجة غزو خارجي وبدأت الفوضى والحرب الاهلية، وبدأ الملك الصغير يجوب الغابات والجبال بعد فقدان مملكته وبعد ثلاثين عاما من التجوال اعاد توحيد المملكة وقام بعدها بتقسيم مملكته بين ولديه وذهب الى صومعته حيث توفي في عام ١٠٥٠ وكان مصلحاً عظيماً واعتبر احد تجسيدات فشنو اله الهندوس.

أيرلك: ـروح الشر في اسطورة سيبيريا واعتبر آدم السقوط أما عند قبائل " اللاب " في سيبيريا فاعتبر سيد العالم السفلي وحارساً مخيفاً لارواح الموتى.

وتروي اساطير التتر من قبائل "التاي" قصة أيرلك ونسله اذ تقول أن أولغان الاله رأى قطعة طين تطفو في المحيط وعليها وجه انسان فاعطاه الاله الاعلى روحاً.

واصبحت المخلوق أيرلك واصبح صديقاً للاله ولكن غروره ادى لنفيه الى العالم السفلي والاعماق فاصبح سيد الموتى واخذ شكلاً مرعباً مثل الاله "ياما" ملك الموت عند الهندوس وتعتقد قبائل التاي انه ابو البشرية حيث سيطر على الموت بينما سيطر أولغان على الاحياء.

وتقول اسطورة اخرى ان ابن الخالق كان أول من فتح طريق الحياة وهو اعلى مرحلة للاحياء الذين يتنفسون وتعتقد قبائل التاي انه صنع الاماكن المقفرة والموحشة ان طلب منه الاله جلب قطعة من الطين من المياه فاخذ جزءاً في فمه ليصنع عالمه وبدأت القطعة تتوسع مما جعله يحس بالاختناق فامره أولغان برميها فرماها ومنها خلقت الاهوار.

أيناري: - الهة الرزفي الاسطورة الشنتوية أو الله الطعام ويعرفونها باسم "أوكي موشي" العبقرية الخيرة يقولون إنها دعت الله القمر "تسوكي يومي" واقامت له وليمة حيث ملئت الارض بالرز المغلي والبحر بالسمك والجبال بحيوانات الصين ولم يرض الله القمر لان هذه المواد خرجت من فمها. فقتل مضيفته السيئة الحظ ومن جسدها نمت المزروعات ودود القز.

والاسطورة تعوزها الاسس الاسطورية لانتشار صناعة الحرير حيث ان الصين كانت تحتكر صناعة الحرير حتى القرن الثاني حيث هربت اليابان دود القرمن الصين عن طريق كوريا. ولكن الاسطورة تؤكد على تجدد الحياة في الطبيعة. وفي كل قرية يابانية يوجد ضريح الأيناري كمانحة للرفاهيه الزراعية وكذلك يعبدونها كالهة صداقة وللحصول على الثروة.

أيزانامي: - ام الشنتو الاولى وكانت اخت وزوجة "ايـزاناغي" الذي نزل الى العالم السفلى خلفها.

تروي الكتب اليابانية في البدء كان الكون عبارة عن محيط من الفوضى ونمت فيه نوع من القصب أو حاكم الارض وكذلك إلهان آخران يمثلان عناصر الانثى والذكر وهما بنفس معنى "الين يانغ" عند الصينيين ولكن عند اليابانيين اخذت نفس المعنى "الانثى التي تستلم " و "الذكر الذي يستلم " وقد خلق الاثنان العالم المادي وكذلك الحكام الالهيين والهة الشمس (اما تيراسو) و (تسوكي يومى) اله القمر و (سوزانوو) اله العواصف.

ومن المستغرب ان العنصر الانثوي تحول في اليابان الى عنصر التحلل والفناء. حيث تروي الاسطورة انها اعطت ولادة للنار وتوفيت وذهبت الى العالم السفلي حيث الظلام وسافر (ايزاناغي) زوجها الى ارض الظلام (ايوموتسو كوني) للعودة بها لأن عملية الخلق لم تكمل بعد وفي باب العالم السفلي طلبت منه الانتظار لكي تهيئ الامور مع الهة الموت وحذرته من عدم النظر اليها ولكن انتظاره طال فقام بكسر احد اسنان مشط رأسه واشعله كشعلة ودخل ارض الظلام ولكن ما رأه أفزعه فقد رأى ديدانا وزوجته "ايزانامي" جثة متفسخة. ومن خوف من هذا المنظر الفناء هرب عائداً ولحقه خنزير فرمي لباس رأسه فتحول اللباس الى عريشة عنب فجلس الخنزير يأكل العنب ولكن لحق به فرمي مشط رأسه فتحول اللباس الى عويشة عنب فجلس الخنزير يأكل العنب ولكن لحق به فرمي عرفت زوجته بهذه الخدع ارسلت خلفه ثمانية من الهة الرعد مع محاربين اشداء ووصل ايزاناغي الى حافة عالم الموت والحياة ورمي عليهم ثلاثا من ثمار الخوخ. واخيراً جاءت ايزانامي فوجدت ان زوجها اغلق باب عالم الموتي بحجر لا يقدر على واخيراً جاءت ايزانامي فوجدت ان زوجها اغلق باب عالم الموتي بحجر لا يقدر على ازاحته الف رجل وهددته بانها ستقتل الف رجل من مملكته كل يوم وهددها بانه ازاحته الف رجل وهددته بانها ستقتل الف رجل من مملكته كل يوم وهددها بانه

سيجعل ١٥٠٠ امرأة تلد في اليوم. واهمية القصة تكمن في قصة الكهف فالحياة هي عبارة عن ممر قصير ثم يأتي الموت.

أوني: - هي العفاريت في الاساطير الشنتوية وارتبطت بالمرض والكوارث وسوء الحظ وكانت على هيئة بشر ولكن بثلاث عيون وفم كبير وقرون ولهم قدرة على الطيران والسيطرة على ارواح الموتى. لذا تقوم طائفة الشنتو باجراء طقوس "أوني ياراهي" أو طرد العفاريت وتجرى على شكل تمثيلية في آخر يوم من العالم لطردالشرور.

واعتقد اليابانيون ان البوذيين يعاقبون العفاريت على اعمالهم وتقيم طائفة "النيشيرين" طقوساً حيث يعتزلون في كل فصل من فصول السنة لطرد تلك الارواح الشريرة. وقد أسس رئيس الطائفة ينيشير طائفته في عام ١٢٢٢ ـ ١٢٨٢ ميلادية، . ويقول مؤرخوها انها فترة مظلمة في تاريخ اليابان فالمغول ارادوا غزو اليابان وحدثت زلازل وطواعين ومجاعات وأوبئة فأنشأوا العاصمة "كاماكورا" مدينة ديكتاتورية عسكرية ولاحظ نيشيرين ان الاوني تعمل في كل مكان وكذلك ادعت تلك الطوائف العسكرية المتصارعة ان طائفة اليزن من عمل الشيطان ولكن طائفة نيشيرين انتصرت اما الارواح الشريرة الاخرى فهي التنفو ومعروفة بغضبها وهي نصف انسان مع اجنحة ومخالب نسر عملاق ولعل هذا الوصف مستقى من طير الكارودا الهندوسي. ويقول اليابانيون انها تمثل ارواح اشخاص ذوى كبرياء وغرور.

### أوكولان \_ توجون: \_

روح الماء عند شعب الياقوت الذي يسكن بين سيبيريا \_ منغوليا. وكانوا يعتقدون بان العالم في البدء كان مليئاً بالارواح والاشجار والجبال والانهار والبحيرات والحيوانات وتحرس كل شيء حي روح \_ أما الموت والذبول فكان يعني رحيل الروح. واستخدم شعب الالتاي كلمة "قوت" لتدل على روح الانسان والطبيعة. وكانت هناك ارواح عظمى مثل اوكولان توجون سيد المياه. لذا عاملوا الماء باحترام في شمال آسيا وقدم المغول القرابين لعبور المياه واعتقدوا ان بعض المياه تصب في خلجان تلجية تتحكم فيها ارواح تاكل روح الانسان.

أوراشيما: صياد السمك الشاب في الفولكلور الياباني ويقولون انه تزوج حورية بحر وعاش في قصر تحت الامواج. وعندما أراد رؤية والديه اعطته زوجته علبة على الا يفتحها ليعود اليها ـ بعد قرون فتح العلبة وخرج منها دخان ابيض وتدحرج الدخان الى البحر ولفحته ريح باردة حولته الى شيخ عجوز وبعدها الى جثة هامدة وضريحه اليوم في تانغو.

بينتين: -ان الكلمة مرادفة في الفولكلور الياباني الى الهة النهر عند الهندوس "ساراسواتي"، وتقول الاسطورة اليابانية انها تحولت الى نهر بفعل سحر الموسيقى. وتعود شعبيتها الى القرن الثاني عشر وهي آلهة الثروة. اما ضريحها فهو قرب مدينة "كاماكورا" في جزيرة صغيرة ويوجد معبد يقولون ان الاميرة السماوية تزوجت فيه ملك الافاعي والاعتقاد عن وجود أفاع بشرية أمر شائم في اليابان.

بيشامون تينو: \_ من حراس السماء وقد دعا الامير شوتوكو الى الايمان به عام ٥٨٨ عند قيامه بحملته ضد القبائل التي حاربت البوذية ويظهر الحارس على شكل ملك قوي يحمل السلاح.

بودهي دارما : - في الصين هو "تامو" وفي اليابان "دارما" وقد أسس مدرسة الضوء الداخلي «جان تسونغ» وهذه الطائفة من اكثر الطوائف غرابة في انتاج العقل الصيني وقد وصلت الى اعلى مراتبها بتاسيس مدرسة "الزن" البوذية في اليابان والتي كان لها تأثير كبير على شرق اسيا والفكر الغربي ايضاً.

لقد وصلت البودهي دارما من جنوب الهند الى نانكين في الصين في عام ٥٢٠ وقد حيكت الاساطير حول هذا الرجل الغامض. (دارما) ويتصدثون عن مقابلته لامبراطور الصين اذ جرى الحديث المقتضب التالي قال الامبراطور لقد نشرت العقيدة البوذية وبنيت الاضرحة والمعابد والاديرة وترجمت اعمال بوذا وقمت بتقديم الصدقات فكيف سأجازى على ذلك في الحياة الأخرى؟ أجاب الراهب لا شيء على الاطلاق وتعجب الامبراطور وسأل: ما هو مبدأ البوذية الاساسى؟ اجاب الراهب: لا يوجد لان كل شيء فراغ ولا يوجد شيء مقدس».

سأله الاميراطور: من أنت؟

اجاب بودهي دارما: لا أعرف وسافر من نانكين ونزل في أحد الاديرة حيث قضي بقية حياته يتأمل في جدار أمامه.

وتروى قصة اخرى عن نقل تعاليمه واشراقه الى خليفته "هوي كو" البطريك الثاني للمدرسة اذ ان (هوي كو) سأل الراهب الهندي عدة مرات ان يعطيه تعاليم ورفض بودهي ذلك وبقي التلميذ الصيني يتأمل خارج صومعة بودهي دارما وانتظر بصبر في الثلوج والبرد وبعد فترة فقد صبره فقطع يده اليسرى وارسلها الى بودهي دارما فسأله بودهي دارما ماذا يريد فطلب منه ان يعطيه راحة البال ولم يجد ذلك وطلب بودهي دارما منه ان يريح باله وأعقب قوله بما يلى: أترى! لقد اعطيتك راحة البال.

ويقولون ان هوي كو وصل بومضة الى مرحلة الاشراق وحسب مصطلح (حان تون وو)وفي مدرسة النزن (ساتوري) يروون ان بودهي دارما أسس مدرسة في شرق آسيا لا تعتمد على الكتابات وبلا كلمات وكانت الطريقة تتضمن الوصول الى الروح مباشرة وعند الوصول الى هذه المرحلة من الاندماج يختفي كل شيء ويوجد بعض التشابه بين هذه المدرسة والمدرسة التاوية الصينية. وتتحدث الاساطير عن حياة بودهي دارما ويقولون انه نام مرة وهو يتأمل فغضب وقطع الحدابه التي سقطت على الارض وأنبتت شجرة الشاي واصبح الشاي مشروب الرهبان منذ ذلك الحين.

بوغا: معناها اله، وهواعل الالهة عند شعب "التونغوس " من شعوب سيبيريا ويعتقدون انه خلق الذكر والانثى من الحديد والنار والماء والارض ومن التراب صنع اللحم والعظام وصنع الدم من الماء ومن النار الدفء.

بان - كو: آدم الاسطورة الصينية وقد ولد من بيضة كونية على حافة العالم وقد فقست البيضة وأصبح جزء منها السماء والنصف الاخر الارض ونما بان كو الذي خرج من البيضة وبدا ينمو عشرة اقدام كل يوم وتوفي بعد ١٨٠٠٠ عام وبعد وفاته تمزق الى اجزاء مثل البيضة التي خرج منها اذ صار رأسه الشمس والقمر ودمه الانهار والبحار وشعره الغابات وعرقه المطر ونفسه الريح وصوته الرعد وقمله أصبح بشراً.

وقد اضيفت هذه الاسطورة الى الاسطورة التاوية في القرن الرابع قبل

الميلاد. والقصة ليست قصة الخليقة بقدر ما تعني اعطاء تفسير لنظرية "ين ـ يانغ "، فالانسان اعطى موقعاً ضئيلاً في الكون ويظهر ذلك في رسوم الطبيعة الصينية حيث يظهر إنسان ضئيل وسط الطبيعة المذهلة.

تاي شان: معناه "الجبل الضخم" وهو من الجبال الخمسة المقدسة في اليابان وتحترمه كل الطوائف الكونفوشيوسية والبوذية والتاوية ويقدمون له الضحايا على القمة من قبل الاباطرة المتعاقبين في كل ربيع. وأصبح عبر القرون مكان حج فالتاويون يرون فيه اكبر قوة ويسيطر على القدر ويعين ساعة الوفاة والولادة وهو سيد الينابيع الصفراء في العالم السفلي.

تينغري: السماء أو أله السماء عند المغول وهو عند المغول الخالق المرئي وغير المرئي ويسيطر على القدر وحاكم العالم. وكان المغول يتأثرون بالظواهر الطبيعية واعتبرو النيازك فألاً حسنا، وعندما يرون شقاً في السماء تستجاب دعواتهم وعندما توفي جنكيز خان أصبح قائداً تحبه السماء.

تريباتاكا : -هو (هسوان تسانغ) الصيني الذي حج الى الهند في عام 179 حيث درس ما وراء الطبيعة والعقيدة البوذية وحمل معه مخطوطات وصور كل شيء قبل عودته وعندما ابدى رغبته في العودة قال له الهنود «لكن بوذا ولد هنا ولديك ما يشغلك طوال حياتك» فاجابهم «لقد كانت رسالة بوذا لكل البشرية وان زيارتي للهند كانت من اجل الصينيين الذين لا يعرفون اي شيء عن العقيدة».

أما تاريخ دخول العقيدة البوذية الى الصين فهوغير معروف ويقولون عن وجود امير في مقاطعة شانتونغ كان يردد اقوال لاو ـ تزو ويقدم النذور الى بوذا مما يدل على اختلاط عناصر العقائد التاوية والبوذية. ولعدم معرفة اللغة الهندية فلم يتمكنوا من ترجمة المخطوطات وبقيت الديانة البوذية مجهولة ولكن مختلف النحل دخلت في مختلف العصور ومن اجل كشف الغموض الذي يحيط بالبوذية في الصين سافر تريباتاكا الى الغرب واحاطت حياته الاساطير، اذ يقال انه رأى في حلم قمة جبل (سوميرو) من الكرستال مرتفعاً من المحيط وعندما اراد عبور المياه تفتحت زهرة لوتس من الصخور تحت قدميه اوصلته الى جبل العالم مرتفعاً الى القمة بواسطة الرياح. واصبحت قصة تريباتاكا من القصص الشعبية في الصين اذ يقال ان الامبراطور اعطاه حصاناً ابيض وقابل الالهة، وقصص مغامراته عند

ترحاله حيث خرج التنين وابتلع حصانه وبعدها امتطى التنين وان الهة الغفران الجبرت ملك القردة ان يصبح دليلاً له في ترحاله وكذلك صديقاً له وعلى ان تعفو الالهة عنه فيما بعد وملك القرود ليس الا "هانومان" الهندوسي واصبح هانومان عند الصينيين (سوهوتو) الخارق الذي يعيش على عصير (حجر الجيد) لانه خلق من بيضة صخرية وكانت قفزاته حوالى ٣٠٠٠٠ ميل ويحمل عصا سحرية تتصول الى كل انواع الاسلحة بارادته وتصغر وتكبر الى أحجام مختلفة ومن مساعدي تريباتاكا وهو معبود مثل الخنزير وقام الاثنان بانقاذ تريباتاكا من المخاطر. وفي كتابه الموسوم «الحج الى الغرب» قام الكاتب " ووجنغ - أين " في القرن السادس عشر بسرد هذه الروايات الطريفة.

تساو \_ جون: \_ اله المطبخ عند التاويسني في الازمنة السحيقة في القدم. ومعبده عبارة عن مكان صغير مع مدفأة وتعتبر اهم ركن في البيت. وكان الغذاء عنصراً اساسياً لديهم. رغم وجود قصة عن احد التاويين بانه عاش طوياً بلاطعام ولكن تساو \_ جون بقي هاماً ويرى على شكل رجل لطيف محاط بالاطفال.

جيزو - بوساتسو: - جيزو في اليابان هو (بودهي ساتفا) بوذا الذي سياتي ولكن في تجسده (جيزو) يجوب جهنم لانقاذ الارواح المعذبة من الظلام واسمه الآخر رحمة الارض. وهذه الاسطورة ليس لها اثر في الاساطير الهندية ولكنها نمت في الصين اذ اصبح جيزو مستشار الموتى ويصورونه على شكل راهب حليق الرأس ويلبس لباساً طوياً ويحمل عصا وحلقات في يده وتسمى في الهند (كاكارا) اذ ان صوت الحلقات ينبه الناس الى قدوم ناسك ليشحذ طعامه اليومي. أما عند الرهبان البوذيين فالحلقات هي لطرد الارواح الشريرة.

## داينيشي نيوري :ـ

وهو "بوذا ما هافياروكانا" اي الذي أضاء الطريق العظيم ويعتبر تجسيداً الى بوذا المشرق لطائفة "السنغون" اليابانية - ومعناها الكلمة الصادقة، وقد اسسها في اليابان (كوكاي) في عام ٧٧٤ - ٨٣٥ ميلادية وعرفت تحت اسمه المستعار "كوبودايشي" وتعني ناشر القانون. وقد سافر كوبو دايشي الى الصين عام ٢٠٨ واسس ديراً في جبل كوبا واصبح رئيس الرهبان في مياكو، وعندما شعر

بانه قد تم تبشيره طلب الناسك المتأمل دفنه حياً وهو في حالة الغيبوبة "سامادهي" في منطقة نائية من جبل كايو ويقال ان جسده لم يتفسخ وسيبعث حياً في عهد بوذا.

وتقول الاساطير عنه انه لم ينزعج في حياته اذ حاولت أفاعي الماء تعكير صفو تأمله ولكن "كوبودايشي" فرقهم بسحره اذ وجه عليهم اشعة نجمة السماء. ويقولون انه كان يصلي في المعبد فرسم دائرة لابعاد الشيطان "أوني" وحسب تعاليمه فالالهة والشياطين هي اشكال من "الداينيشي" او الكون الكلي وموجود حتى في ذرة التراب وتضمنت تعليماته هذه النظرة التوحيدية عن الوحدة الداخلية ويقول اليابانيون انه الان يجلس في الاعماق في تبتل وتأمل مستمر على زهرة لوتس بيضاء ويشع نوره ممتدا الى الخارج عن طريق ارسال مخلص جديد أو "بودهي ساتفا" او القديسين الى الناس وهؤلاء القديسون لا يمكن تدميرهم لانهم يظهرون على شكل ديناميكي وهم عناصر مثل الماس والحجر الصلب غير القابل للكسر ويمكن لهم ان يظهروا باجراء طقوس وحتى بواسطة السحر يمكن تجسيد داينيشي نيوري على الارض حسب معتقد طائفة الشنغون.

رادن: -قائد لشعب الايبان في القرن الثامن عشر ميلادية وهم داياك بوريفو ونسجت حول رادن الاساطير في بورنيو اذ تتحدث الاسطورة عن شبح جائع كان يزورهم على شكل مرض الجدري. بعد انتصار بادن في بيتونك اقام رادن احتفالاً للمناسبة في بيت الطيور ودعا كل قواد الحرب في دار الضيافة وعند الاحتفال قال له شيوخ القرية انهم شاهدوا خيال الكركدن المقدس وهو مقدس عند الله الطير. وطلبوا منه اخبلاء المكان بعد ثبلاثة ايام ولكن لم يستمع الى نصيحتهم وبقي وبدأ اتباعه يموتون بالجدري وبقي لمدة ثلاثة ايام بلا نوم. وسمع موسيقى جميلة وفي الليلة الرابعة اختبا في حصيرة ملفوفة وجاء الشبح يغني عن جمال دم الانسان وقام رادن وقتل الوحش وعندما ذهب لمشاهدة المذبح شاهد التمثال مقطوعاً وعندما سال الشيوخ عن نصيحة نصحوه بترك الكوخ واستخدم فيما بعد كبيت لدفن الموتى.

واتسي : معناها الرغبة الجنسية وهي تفسير في بالي لالهة الامومة والخصب الهندوسية وتصور على شكل امرأة حامل تجسد اثداء وبطن المرأة على

شكل "سوريالي". وفي بالي توجد تقاليد قديمة بانها جزيرة الاشباح وأن ارواح الاجداد تسكن في منابع الانهار. وأن رأتي تقف عائقاً في وجه المتنسكين والزهاد ـ فالمرأة تقود الرجل للحياة الدنيا.

زن: وهي من اشهر المدارس في اليابان وقد جاءت مدرسة "جان تسونغ" من الصين في ١٩٩١ وتعني مدرسة الضوء الداخلي ومؤسسها في اليابان هو "دو ـ كن" في عام ١٩٠٠ اذ قام ببناء دير كبير في أهيجي وقضى اربع سنوات مع الاساتذة الصينيين. ويقول اليابانيون ان الفضل في مدرسة الزن يعود الى الطريقة التاوية واساتذتها مثل "لاوتزو" حيث يعتقدون ان بوذا قد ادرك ان طريق الاشراق لا يفسر بكلام لذا فان الطريقة التي لا يمكن التعبير عنها ولدت من ابتسامة بوذا امام زهرة اللوتس.

اما تعاليم الزن فهي شفهية وتتبع الحدس وترفض التاريخ والكتب ويسعى اساتذة الزن للوصول الى مرحلة الاشراق بطريق فجائية او اليقظة "ساتوري" حيث يلمسون بلمسة الهية تكشف فيها لهم الاشياء ويصلون الى جوهر الشيء ورؤياهم توحيدية وقال "دوكن" : عندما نزاقب الشاطىء ونحن نبحر يتراءى لنا بان الساحل يتحرك ولكن ان نظرنا قرب القارب ادركنا ان القارب يتحرك. وعندما نرى الكون في اضطراب الجسد والعقل نعتقد خطأ ان العقل دائمي ولكن ان تبعنا طريقة الزن ورجعنا الى انفسنا نرى خطأ ذلك.

ويحتفل اليابانيون في يوم ٨ نيسان بعيد (شاكانا يوراي) ويسمى "هونا ماتسوري" عيد الزهور اشارة الى ان بوذا عند تأمله تحت شجرة البوحاول الوحش مارا اخراجه من تأمله فرماه بقرص وتحول القرص الى باقة زهور.

سوكونا - بيكو: - الاله القرم في اليابان وعند الشنتو فهو سيد العارفين وكان خبيرا بالادوية والزراعة وكان يعرف كل شيء ويقدر على السفر الى اي مكان وقد اختفى ويقال انه رمي الى الفضاء.

سوزانوو: - اله الريح والعاصفة عند طائفة الشنتو ونتيجة مطاردته ال (أما تيراسو) الهة الشمس فقد لحيته وصودرت ممتلكات وحكم عليه بالنفي وتقول الاسطورة ان العالم قسم بين اولاد (أزاناغي - وأيزانامي) الثلاثة اي ادم وحواء فاعطى الضوء والشمس الى الالهة الشمس (أما تيراسو)، واعطى الليل الى

(تسوكي ـ يومي). وخصص البحر والريح الى (سوزانوو) وكان ذا طبيعة عنيفة لم يقدر ان يسيطر عليها فاكتسح الارض بالريح واظلم السماء واغضب الثمانية ملايين معبود الذين ساعدوا (أما تيراسو) على العودة الى مكانها ونفوا "سوزانوو" وبدأ سوزانوو مغامراته وترحاله اذ حارب في (أيزمو) افعى بعدة رؤوس وعندما قطعها خرج سيف من ذيلها وقد ارسل السيف الى اخته أما تيراسو كدليل على خضوعه وتوبته. والسيف والمراة وجوهرة لا زالت شعار الامبراطورية اليابانية والعائلة الملكية لحد اليوم.

ومن اعماله غزوه لكوريا وزرع الغابات في الساحل الباسفيكي ويعتقدون ان قبره في الساحل الشرقى على ساحل (كيى).

شين - نونغ: - حاكم الصين الاسطوري الذي علم الصين فن الزراعة واكتشف فوائد الادوية وقد مات عند قيامه باجراء تجارب على نفسه بالاعشاب.

شوتن: -الاسم الياباني الى "غنيشا" اله الهندوس وهو الذي يريح العراقيل ويعطي الحكمة وقد ادخل في الاساطير البوذية ودخلت عبادته في بعض الطوائف السرية ووصلت عبادته الى اليابان في القرن التاسع وله جسدان يمثلان الذكر والانثى وصورة للوصول الى الاشراق.

شاكانيوراي: -يعرف بوذا في اليابان باسم "ساكياموني" او الناسك الصامت لقبيلة ساكيا. ويجسد الفضيلة ما عد نحلة الجودو إذ لها اعتقاد آخر، وتركز على "أميدانيوراي" وتوجد تماثيل الى شاكا نيوراي في كل اضرحة اليابان البوذية والاديرة وكذلك يقدسه اتباع طائفة الزن.

فوهسي: المبراطور الصين الاسطوري حكم عام ٣٠٠٠ قبل الميلاد ويعزى إليه انه اوجد خطوط التنبؤ الثمانية (باكوا) رغم انها أخترعت في عام ١٠٠٠ قبل الميلاد علما بان مجموع هذه الخطوط هو ٦٤ في كتاب التغيير "آي جنغ" ويمثل فوهسي في بعض التماثيل بذيل سمكة.

فود ـ ميو: ـ الروح التي لا تهز وحارس الحكمة في اليابان وهو احد القوى عند البوذيين في اليابان والآخر هو "أيزن ميو" الذي يمثل الحب وهو حامي الزهاد.

فوجني بوساتسو: - يعتقد اليابانيون بانه سيكون آخر بوذا ياتي الى

الارض ليملأ الارض رحمة وينشر ضوء الحكمة ويصورونه على شكل شاب راكب على فيل ابيض ويحمل زهرة اللوتس وقد اجتذبت عبادته النساء في اليابان في القرون الوسطى. وتروي اساطير عن ظهوره على شكل جارية الى احد النساك دلالة على أن تجسداته لاحدلها وان الاشراق مفتوح للجميع,

فوجي ياما: -ادت الصراعات في القرون الوسطى في اليابان الى احياء العقيدة " الشنتوية " حيث لم يعد هناك مجال لتأخي العقيدتين البوذية والشنتوية اذ ظهرت طوائف وطنية متعصبة في القرنين السادس عشر والسابع عشر. وأصبحت تلك المدارس تدرس بان اليابان فوق الجميع ومركز العالم وان جبل فوجي هو مقر الالهة ، لذا اصبح " فوجي ياما " روح جبل فوجي حامي الامة اليابانية ولا تنزل الروح إلا بعد القيام بالتطهير والتكفير، ولا زال الاف الحجاج يتسلقون جبل فوجي ياما في شهر تموز لحد اليوم لهذا الغرض.

تحكي اسطورة شنتوية قصة الجبل بان احد كبار السن كان يرزع القصب على سفوح الجبل ووجد طفلة جميلة اسمها "كاغويا - هايم" ونمت لتصبح اجمل فتاة في البلاد واصبحت زوجة الامبراطور - بعد سبع سنوات من الرواج قالت له بانها ليست من البشر وعليها العودة الى مقرها السماوي وللتخفيف من حزن زوجها اعطته مراة سحرية حيث يقدر ان يرى صورتها عندما يشتاق اليها ولكن الامبراطور عقد العزم على اللحاق بها الى السماء ووصل القمة ولم يجد اثراً للاميرة ولم يجد طريقاً للتسلق أكثر وانفجر الحب في قلبه مما ادى لاحتراق المراة التي يحملها ومنذ ذلك اليوم تخرج الادخنة من بركان فوجي.

كاداكلان: \_ كبير الالهة في منطقة لوزون في الفلبيين واله الرعد ويعيش في السماء مع كلبه المخلص "كيمات" او البرق حيث يعض كل شيء بأوامر من سيده. واصل هذه الاسطورة غامض. اما الطقوس الجنائزية فهي اهم الطقوس لدى شعب "التنفوين" الذي يعيش في لوزون اذ يقومون بذلك ليضمنوا وصول الروح بامان الى العالم السفلي.

كيشيموجن: -حامية الاطفال لدى اليابانيين وترادف "هاريتي" عند البوذيين التي اقنعها بوذا بعدم اكل الاطفال وبموجب عقيدة "الاحمزا" او الرحمة والرأفة فان الانسان عليه الايؤذي اي مخلوق حى. واصبحت الالهة في اليابان

حامية الاطفال.

وتوجد قصة شعبية حول اعتناق هذه الجنية للعقيدة البوذية في الهند والصين وعبدت في البلدين لانهامانحة الاطفال و"هاريتي" عندهم تجمع مظهر الالهة الام اذ تعطي الحياة وترعاها وتدمرها لذا فهي ثلاثية المظهر (الخانقة المحافظة على النوع المدمرة) وتمثل الالهة العائلة المثالية أما (كيشيمو جن) فاصبحت لها شعبية في اليابان في القرن الثالث عشر حيث نحتت وصورت على شكل ام ترضم طفلاً ورمزها ثمر الرمان الذي يدل على الخصب.

كوان تي: — اله الحرب في التقاليد الكونفوشيوسية وكان قائداً في فترة الانفصال أو الممالك الشلاث في عام ٢٢١ ـ ويجسد على شكل الله منع الحروب بتمشال طوله تسعة اقدام وبلحية طويلة وعينين حمراوين مثل "أبي الهول" وينزع سلاح المتحاربين لانه يسعى الى ارجاع دين الدولة والنظام ويحقق السلام.

بدأت نحلة كوان كي في عام ١٥٩٤ اذ اعطاه الامبراطور لقب (تي أو) أو مؤيد السماء لأن العرش في الصين يمثل السماء. واصبح بطلاً مقدساً لانه يتدخل ضد كل الذين يهددون السلام من المتمردين والسحرة والعفاريت والاجانب.

كوان — ين: -اسمها في اليابان كوانون. وهي عذراء شرق اسيا مانحة الاطفال والام العطوف - ففي الصين تحول (بودهي ساتف) الى انثى تمثل على شكل الهة الرحمة تحت تأثير البوذية التانترية المعتمدة على عناصر الذكر والانثى. وقد نسجت حولها الاساطير كمخلصة للعالم اذ انها لم تصل الى الاشراق "النارفانا" وارادت البقاء لانها ادركت الام العالم ووقفت على الحافة. ان وجود بوذا على شكل ذكر وانثى يدل على وجود نظرة توحيدية تجاه الوصول الى مرحلة الاشراق. أما في اليابان فتظهر على شكل أمير ويدعون انه كان الامير "شوتوكو" الذي حكم في عام ٧٧٥ - ٢٢١ ونشر البوذية في اليابان ويظهر بعدة وجوه واذرع كدليل على شموليته.

لاوتزو: - اشهر فلاسفة المدرسة التاوية ولكن كونفوشيوس عرفه باسم معتوه منطقة جو في الصين وأتهمه باللامسؤولية وكان اسمه "لي أير" ولد في عام ١٠٤ قبل الميلاد ولكن اصبح من المتعارف عليه في الصين تلقيبه باسم "لاوتزو" ولعله كان امين المكتبة الملكية في "لويانغ" مقاطعة في الصين ولا يعرف الاالقليل

عن حياته.

تروي الأسطورة ان لاوتزو قرر الاعتزال عن المجتمع ولعله كان قد اختفى بلا أثر يدل أين ذهب لولا أن احد موظفي الحدود ساله أن يكتب كتاباً قبل اعتزاله العالم لذا كتب الحكيم كتاباً تحت عنوان «الطريقة الصحيحة للعيش» وذهب ولا يعرف احد اين توفي وتدعي اساطير متأخرة بانه سافر للغرب حيث زار الهند مقر بوذا. وقد حصل صراع بين مدرسة لاوتزو التاوية والكونفوشيوسية. يقولون أن لاوتزو اغتسل مرة وترك شعره منسد لا ليجف وجلس بلا حراك وكأنه ميت عند قدوم كونفوشيوس. وعندما سأله الثاني لماذا هذا المظهر اجابه لاوتزو: انني أتجول في الذي لم يلد بعد وعندما سأله وماذا سيحصل من هذا التجوال اجاب لاوتزو: أن اكون خيراً كام لل وبغبطة دائمة ويقولون أن هذا اللقاء أثر فيه ولكن الاسطورة مشكوك فيها. لأن الروح الاصلاحية واحترام الدولة التي اتت بها تعاليم كونفوشيوس لا تترك مجالاً لمثل هذه المجادلات التاوية.

في تيان: -أول من استخدم الالعاب النارية ضد الشياطين. ونجاح في تيان في القرن الحادي عشر ادى لانتشار هذه الالعاب في الصين، رغم الله البارود اكتشف في الصين قبله بمئة عام وقد استخدمت الالعاب النارية في اغراض تتعلق بالكون والسماء ولم تستخدم لاغراض عسكرية إلا فيما بعد.

في تسو: حكيم تاوي اسطوري ويعطي مثالاً عن غموض العقيدة التاوية حيث سكن في مزرعة خضار لمدة اربعين عاماً ولم يعرف احد انه وصل الى مرحلة الهسيان فالصينيون يعتقدون ان الانسان يصل عالم الغيب ويستمر على القيام بالاعمال الاعتيادية بنفس الوقت ونقل عنه انه قال لاتباعه «لا تقولوا شيئاً ولا تعرفوا شيئاً اذ لا يوجد ما لم يقل أو لم يعرف من قبل ».

لونغ: -تنين الفولكلور الصيني وهو لا يشبه وحش أو تنين غرب آسيا المتوحش أو في الاسطورة الاوروبية في القرون الوسطى. ففي الصين هو سيد المياه ويجلب المطر والغيوم وسيد الانهار والاهوار والبحيرات والبحار، واعتقد الصينيون انه يرش المطر ويمكن له تحويل نفسه الى حشرة صغيرة بحجم دودة القر أو يصبح عملاقاً يعطي الارض ويمكن للتنين الصعود الى الغيوم والدخول في الينابيع ومظهره يصور على شكل حيوان برأس جمل وقرني أيل وعين عفريت

ورقبة افعى وحراشف سمكة وانياب نسر ورجل اسد واذني ثور وشوارب قطة وقد ارتبط بالامبراطور الصيني والتنين بخمسة انياب يمثل شعار الامبراطورية. ويعتقد الصينيون بوجود لؤلؤة في صدر التنين. ويسمى الحكماء في الصين رجال التنين. وتقول الاسطورة ان "يو" قاد معركة ضد الطوفان وامتطى عربة سحرية في النهر الأصفر يجرها تنين.

ميلو: -بوذا المستقبل ويعيش الآن في حالة "بودهي ساتفا" في سماء "توشيتا"، وفي الهند، وبموجب "الميتريا" فانه سيأتي. ولم يكن لميلو دور في الهند واصبح دوره هاماً في الصين اذ يدعو له اتباعه لكي يولدوا في جنته. وقد تغير المفهوم وظهرت نحلة "ميلو" اذ اخذ شكل رجل ضاحك بدين سمي "بوذا الضاحك". ويمكن ان هذه الاسطورة حيكت حول راهب عاش في القرن العاشر واحيط باطفال رمزاً لحب الصينيين للعائلة الكبيرة، واستخدم في بعض المناطق كمقياس للطقس "باروميتر" اذ يضعون تمثاله على الجسر في الايام المشمسة ويغطى في الايام الغائمة.

ويصور في اليابان على شكل رجل متأمل وجالس جلسة اللوتس وعينه على يده اليمنى ويحمل احيانا قبة صغيرة في يده اليمنى ويحمل احيانا قبة صغيرة في يده «ستويا».

أوتي نينوشي: - معناها سيد الارض العظيم. وهو زوج ابنة اله العاصفة "سوزانو" حيث سرقها من ابيها كما تقول التعاليم الشنتوية حيث ربط (اوتي نينوشي) شعر ابيها وهرب مع ابنته. وقد عينه الله العاصفة ملكاً على مملكة "أزومو" أو ملك الساحل فكان ملكا على منطقة "ميسونو" وكان حفيداً "لسوزانو" اله العاصفة ويقولون انه اول من استعمر كوريا. وكان احفاد سوزانر محدودي السلطة وكان عليهم الاعتراف بالعائلة الملكية ويمثل صراعه مع الهة الشمس الصراعات القبلية في اليابان.

هاشي مان: -اله الحرب عند طائفة "الشنتو" في اليابان وهواله شعبي ويحبه الجنود ويعبد كحام للحياة خاصة كحام للاطفال والمزارعين ويحمي أرخبيل اليابان وقد ظهر كآله عند اندماج العقيدتين البوذية والشنتوية وقد عرفت طريقة فيما بعد بـ «طريقة الوصول».

هاري هارا: ـمعناها الحرفي «مزيل النمو» وهاري من اسماء الاله فشنو الشائعة وتعنى نمو المزروعات و "هارا" تعنى ما يأخذه رمز لشيفا ذبول المزروعات او الموت وهارى هارا ترمز الى المتضادات في الحياة الخلق والدمار، والحياة والموت، وتناسق المتضادات يدل على التناسق الكوني وتنحت تماثيل غريبة حيث ينحت على الجانب الايمن وجه شيفا والايسر فشنو وتوجد نماذج من هذه التماثيل في معابد كمبوديا وكانت يوماً مملكة هندوسية بوذية ومن اشهر المعابد التي تروى تجسدات فشنو في كمبوديا هو معبد أنكو الضخم الذي تم بناؤه في عام ١١١٢ وكان بلاطاً ومعبداً ومقر سكن وقد شيد في عهد الملك "سوريا فارمان الثالث " واعتقد الخمير في كمبوديا ان ملكهم تجسد بفشنو. وتدعو التماثيل المنحوته للاعتقاد إن الكمبوديين الهوا ملوكهم على شكل فشنو أو بوذا، وكان الملك (جابا فارمان) السابع ١١٨١ ــ ١٢٠١ متحمساً للبوذية. وفي معبد بايون القريب من انكو توجد "فوكها لنغام" وهي وجوه نحتت لتجسيد شيفا باربعة اوجه. وتوجد لديهم اساطير تقول بان شيفا قطع الرأس الخامس للاله "براهما" وكتكفير عن ذنبه رفع وجوهه الأربعة في حج طويل وقد كفر عن ذنوبه عندما وصل نهر الكنج قرب بنارس. اما اسطورة اخرى فتروى ان اتحاد فشنو وشيفا جاء كاستجابة لتهديد "كدها" الخفي فبعد الدخول في تقشف شديد اجبر كوها براهما على جعله خارقاً كالالهة واصبح بقوة شيفا وفشنو، لذا اتحد الالهان لمبارعة "كرها" الشيطان وعندما اصبحا "هاري هارا" وجهين لحقيقة واحدة واجها الطاغية الشيطان ودحراه. ومعنى ذلك وجود عملية البناء والدمار، والحياة والموت بالنسبة لعملية الخلق وعند الموت يصبح فشنق شيفا اي الفناء ويعود شيفا عند الولادة والبناء ليصبح فشنو ويعم السلام والحكمة. اما في العقيدة البوذية فيأخذ شكل "ياب ـ يوم " وهو اتصال بوذا بشاختي العنصر الانثوى ويمثل "ياب" الابدية وعنصر الذكر وعند اتحاده بعنصر الانثى يتم الاتحاد الكلي.

"هو - تو": انعكست الخاصية الزراعية للحضارة الصينية في عبادة "هو - تو" أو هي ملكة الارض. وفي كل قرية صينية يوجد ضريح على شكل كومة من التراب تمثل خصب التربة، وفي المدن توجد اكمة مرتفعة لاجراء الطقوس حولها في مذبح الزراعة وقرب بكين يوجد في الباب الجنوبي مذبح وكان الإمبراطور يقوم بتقديم النذور الى الالهة فيما يتعلق بالحراثة الطبيعية للتربة ويسمى كنغ ـ جي

وهو من الطقوس السنوية في الارثوذكسية البوذية ويقوم الامبراطور نفسه بالحرث ومعنى ذلك الرعاية الابوية التي يقوم بها الامبراطور تجاه شعبه. وقد قسام الملك لويس الخامس عشر في عام ١٧٥٦ في فرنسا بنفس الطقوس بناء على نصيحة من الموسوعي كوينسي.

هسيان: معناها الحرفي الخالد الذي يسكن فوق الارض ويتفاعل مع الاشياء المادية و "هسيان" هم من اتباع الطائفة التاوية الذين وصلوا مرحلة الخلود في حياتهم واعتقد الصينيون بانهم قد تناولوا اكسير الحياة. وقد جسدتهم الصور والنحوتات قديماً على شكل رجال بأجنحة واعتقد الصينيون القدامي بامكانية الوصول الى ذلك عن طريق تناول المخدرات. وقد انتشرت فكرة تناول اكسير الحياة قبل القرن الرابع قبل الميلاد وبتأثير هندي فارسي أو من تأثير بلاد ما بين النهرين. وبدأت الصين تزرع المخدرات وتبع ذلك موجة اجراء تجارب كيماوية للحصول على اكسير الحياة. ونظراً لعدم وجود حد فاصل بين الخير والشر في الفكر الصيني فقد اتجهت الصين لتطوير معتقد اخلاقي يفصل الخياج البيضاء عن السوداء. وانفتح الطريق امام الاعتقاد بان هناك طرقا تقنية حيث يقدر البشر على اطالة اعمارهم ويصبحون خالدين في الجبال والغابات في العالم. واعتقد الصينيون بوجود روحين للانسان احداهما مرتبطة بالسماء وترجع اليها بعد الوفاة وهي «الهون» والروح الاخرى «فو» وهذه ترجع الى الارض بعدالوت.

ويخضع عند الصينيين التوازن الحيوي عند الانسان للنظرية العالمية "لين عيانغ". وقد كتب كوهونك في القرن الثالث عن وجود نوعين من اكسير احدهم يبقى على الروح الارضية والثاني يعيد السماوية الى مكانهاواعتقد هذا المفكر بان التغير من الفناء للخلود هو وجه من اوجه التغير في الطبيعة كلها اذ تتغير المعادن والمناظر الطبيعية ويتصول البشرالى حيوانات والافاعي الى تنين، وفي كل مكان يحدث التغير الطبيعي وقال «وكذلك الرجال العظام فهم قادرون على الارتفاع بانفسهم وارواحهم واجسادهم الى الفراغ المطلق وهم الخالدون السماويون "تيان هسيان". اما الطبقة الاخرى فتذهب الى الجبال الشهيرة ويصبحون خالدين ماديين على الارض «تي هسيان». أما الطبقة الثالثة فان روحهم تترك

جسدهم عند الموت " وتقول الاسطورة ان كوهونك حضر حبوبا للخلود واعطى واحدة لكلب فتوفي في الحال واخذ واحدة فتبعه ولكن عند تحضير الجنازة عاد للحياة. ومن اشهر اساطيرهم عند اختفاء جانك ــ تاو ـ لنغ الذي عاش ١٢٢ عاماً وكان اول معلم سماوي «تيان ـ شي، للطريقة التاوية ويقال انه عندما توفي اختفى ولم يجدوا سوى ملابسه.

ويتبع اتباع الطريقة التاوية اضافة لتناول اكسير الحياة السيطرة على التنفس والرياضة وفن النوم والغذاء \_ وعندما يصل الهسيان مرحلة الشيخوخة فانهم يطوفون العالم للقيام بمعجزات ومن هذا المفهوم تطلق اسطورة غريبة اذ ان التاوية الثلاثية تضم شلاث تطهيرات «سان جنغ» وهي المعبودات الثلاث لأعلى طبقة أو طبقة "تيان هسيان". وكان اول الخالدين عندهم "يون \_ شي " ابن "يان كو " أدم من زوجته القدسية "تاي \_ يوان" ويقال ان يون شي مشى وتكلم عند ولادته واحاطته غيمة بخمسة الوان. اما الخالد الثاني من هذه الطبقة فهو "يووانغ" وكان نبيلاً عاش في عام ١٠٢٧ قبل الميلاد واسقط حكم جو هسين الطاغية وكان أخر ملوك سلالة "شانك" الملكية وكان في شبابه معربداً وكثير الخطايا ويعذب الناس وعاث في الارض فساداً هو وعشيقته ثم تاب ودعا الى الحكومة الرشيدة والحاكم الرشيد المصلح. اما الشخص الثالث في الثالوث التاوي فهو "لاو \_ تسو "أو "لاو \_ تزو" وهو اشهرهم ويعتبر فيلسوف الفلسفة التاوية ومن عباقرتهم أما في الادب التاوي فقد برز الاستاذ "وين جانك" من القرن السادس وكان ناشطاً ومن اتباع لاو \_ تزو.

وللوصول الى مرحلة "الهسيان" تجري استعدادات للطقوس الجنائزية فقد علمنا من التنقيبات ان الاغنياء كانوا يغطون انفسهم بحجر الجيد للحفاظ على اجسادهم من التفسخ.وقد ادى اكتشاف مومياء الاميرة "تاو وان" في عام ١٩٦٨ بان الناس كانوا يدفنون في ملابس من الجيد مخيطة بخيوط من الذهب ولباسها الجنائزي يحتوي على ٢٠٠٠ قطعة من قطع الجيد محاكة سوية بالذهب والحرير واسلاك حديدية ومن الغريب ان فكرة قوى حجر الجيد قد استوردها الصينيون من سيبيريا وهي اقرب مكان لاستخراجه في الازمنة القديمة.

#### هوانغ تي:

معناها الحرفي الامبراطور الاصفر وهو القديس الحامى لكل التاويين اتباع

المدرسة التاوية. وهو اقدم اباطرة الصين الاسطوريين ـ وقد ظهرت الاساطير حوله في القرن الرابع قبل الميلاد ويرتبط أسمه دوماً بـ (لاو ـ تزو) ففي كتاب "لي تزوا" أو لي تسو الذي كتب بعد عام ١٠٠ قبل الميلاد وقد عاش المواطنون في عهده لمدة خمسة عشر عاماً ولكنه انشغل بملذات الحياة مما ادى لتورم وجهه واصبح غبياً فقرر ترك امور المملكة الى وزرائه وطردخدمه وبسط حيساته وعاش في كوخ بناه في بلاطه وبدأ يصوم لترويض النفس وفي يوم من الايام رأى حلماً عن مملكة "هواهسو" وهي ام الحاكم الاسطوري "فوهسي". وكانت هذه المملكة بعيدة ولا يمكن لاي انسان ان يصلها.

ان هذه الاسطورة حول الامبراطور العجيب الذي كان عصره عصراً ذهبياً تستخدم لايضاح طريق الحكمة اذ ان هوانغ وصل مرحلة الكمال الداخلي والخارجي وهو بطل قومي اذ قضى على التمرد وقد صور مرة على شكل وحش برأس حديد وايد برونزية وشعره مثل السيوف والسهام. وجسد ثور ولديه ستة ايد في كل منها ثمانية اصابع وقد ادخل الامبراطور الأصفر المؤسسات الحكومية الى الصين وبعضهم يعزو اليه أيجاد البوصلة وسك العملة التي حلت محل الصدف في التعامل وزوجته كانت ربة بيت مثالية. وقد كتب رئيس وزرائه عنه القد صرخت كل الارواح بفزع عندما كشفت للامبراطور اسرار الطبيعة».

يوكوشي - نايوري : - تجسد لبوذا لاهداف العلاج والمداواة.

ين وانغ: - "ين وانغ" في الصين و "أليما" في اليابان هما "ياما" اله الموت الهندوسي. وقد استوردته الصين كجزء من الاسطورة البوذية. وكان واجبه فرض القانون ولكن عجلة الحياة حولته من هذا الواجب الى ملك الشياطين ومعذب للارواح اما في الصين فقد اختلط بالاسطورة الصينية واصبح يعني الينابيع الصفراء وهو مكان الموت أو عالمه وتظهر عبادة السلف من دراسة الارشيف القديم وكانت هذه العبارة نتيجة الخوف من ارواح العائلة، وكانت الامراض تعزى اليهم للتعبير عن رضاهم أو سخطهم على اولادهم واحفادهم. وفي اليابان يحكم هذا الاله في مملكة تقابل الارض الطاهرة أو الجنة.

يي: -يروى عنه بانه " وليم تل " الصيني ـ وتقول الاساطير انه في الايام السحيقة في القدم كانت هنا عشر شموس والارض مرتفعة الحرارة نتيجة ذلك

فقام البطل يي بضرب تسعة منها بقوس سحري وبقيت واحدة.

ان ظاهرة ظهور عدة شموس ترافق الفوضى مثل الحديث عن ظهور شمسين قبل سقوط الطاغية جود هسين آخر ملك لسلالة الشان. وقد ادرك الصينيون معنى الفضاء منذ القدم.

لقد ناقشت مدرسة الفضاء الخالي اللامحدود «هسوان يي» بان السماء خالية من المادة، وقد ظهرت هذه المدرسة في عام ٢٠٠ قبل الميلاد، وان الشمس والقمر والنجوم تسبح في الفضاء الخالي في حركة او توقف وكلها عبارة عن أبخرة مكثفة. ونجد العلاقة وثيقة بين الانسان والبيئة لان الطبيعة لها دور اساسي في الحضارة الصينية وقد وجدت هذه النظرية تعبيراً لها في نظرية "الين يانغ".

وقد عمل المنجمون والفلكيون والمهندسون والسحرة في الخدمة المدنية الامبراطورية. وقد تعايش العلم والسحر نتيجة الايمان بالظواهر الطبيعية مثل الفيضانات والزلازل والكسوف اذ كلها ارتبطت عندهم بالقوى الخارقة وتتجسد الحرحمة الالهية بشخصية الملك الراهب ابن السماء لذا وجهوا اهتمامهم الى علم الفلك اذ ان التنبؤات ارتبطت بالحركة السماوية وقد اعتبروا هذه التنبؤات من اسرار الدولة. وكانت مراقبة الابراج قضية هامة، وقد راقبوا ظهور البقع الشمسية اذ خصص لهذا الامر ٢٨ من منجمي وفلكيي القصر الامبراطوري حيث راقبوا البقع الشمسية بواسطة قطع من حجر (الجيد) المنحوتة والرقيقة.

وهناك اسطورة تروى عن يي واكسير الحياة اذ حصل رامي السهم على هذا الاكسير السحري وسرقته زوجته واكلته وطارت به الى القمر ولم يساعده سهمه لانه كان حزيناً على خسارته الهائلة وقد كتب "جوان \_ تسو" في عام ٣٥٠ ـ ٢٧٥ قبل الميلاد عن "طريق التاو" «ولم يقدر يي ان يلقي نظرة على ذلك الطريق».

ين يانغ: القوتان الكونيتان المتفاعلتان وتسمى ايضاً بالعشرة الآف شيء. اعتقد الصينيون ان الين \_ يانغ في صراع وتعايش دائم وفي توازن دقيق فاذا اختل هذا التوازن فالكوارث ستحل بالبشرية. وان الانسجام الكوني يعتمد على هذا التوازن. أما الين فهو العنصر الانثوي السلبي وغامق اسود ويدل على الارض. اما اليانغ فهو ذكرى ايجابى ابيض وهو السماء مركز الطقس.

نظر الصينيون الى السماء كمكان لـ "شانغ تي" الذي يعم برحمته العالم وعندما يقوم الامبراطور ابن السماء بتقديم القرابين تعم رحمته السماء. وقد عمت هذه الاعتقادات المجتمع الصيني الـزراعي في وادي النهر الاصفر. وكانت الطبيعة لدى الصينيين عنصراً واحداً متوازناً وتتغير باستمرار وعلى الانسان ان يتماشى مع هذا التغير بصورة صحيحة. وبالنسبة للصينيين فالمهم هو التماشي مع هذا الانسجام "لي" أوالنموذج الكوني. لـذا قام المهندس (يو) بشق الانهار وحافظ الصينيون على السدود. لقد فتش المهندس الصيني عن طريقة طبيعية أو طريقة التاو للسيطرة على المياه.

يرين توجون: معناها السيد الخالق الابيض ويعتقد شعب الياقوت انه يعيش في نهر لينا في سيبيريا وهو الكائن الاعلى ويسكن في شجرة عملاقة على قمة تل في صرة العالم. وهذه الشجرة الكونية تمتد باغصانها الى طبقات السماء السابعة وتمتد جذورها في الاعماق في تيه هو مسكن الارواح الارضية وجذع الشجرة لا يتكسر واوراقها لا تذبل.

وتروي الاسطورة ان يرين توجون طاف في المحيطات ووجد طحلباً طافياً في مياه المحيط فسأله عن هويته فقال انه الروح الشريرة التي تسكن الاعماق فسأله يرين توجون ان كانت هناك ارض تحت المحيط فليأت بقطعة منها فتركت المروح الشريرة الطحلب فغطست الروح الى الاعماق واتمت بقطعة من الاعماق فباركها الرب ووضعها على سطح المحيط وجلس عليها وعندما حاولت الروح الشريرة سحب القطعة بدأت تقوى وتكبر وتعبت الروح من السحب اذ اصبحت قطعة الطين قارة.

ان اسطورة تعاون قوى الخير والشر لا تقتصر على سيبيريا ومنغوليا فحسب فشعب الياقوت يعتقد بان الكون كان موجوداً منذ الازل وتروي اسطورة اخرى عن سقوط الارض من السماء أما قبائل القرغيس فتروي اساطيرهم عن عدم وجود ماء في البدء وان اول ثور أوجد الانهار والجداول بحرث الارض بقرنيه وتعتقد قبائل البوريات التي تسكن قرب بحيرة بيخال بان الارض خلقت من المياه وقد وضع الاله ثلاثة اقراص من ثلاث سمكات لتثبيت موضع الارض وتحدث الهزات الارضية عند تحرك احدى السمكات.

يسو: دامبراطور صيني نصف اسطوري معروف بانه مهندس هيدروليكي وجاء في كتاب التاريخ الصيني "شوجنغ" بان يو حاول السيطرة على طوفان "شون" وقال يو «لقد فتحت المرات للجداول في الولايات التسع واوصلتها للبحر» وقد قضى "يو"١٣ عاماً ليسيطر على المياه ولم ير زوجته واطفاله خلالها. وقد ادت مهارته الى توقف الفيضانات وحلت الخيرات وسقيت المزروعات واصبحت عائلته سلالة "هسيا" اول سلالة حاكمة في وادي النهر الاصفر. لقد استخدمت مدينة النهر الاصفر البري والسقي والبزل لمنع الفيضانات وينظر الكونف وشيوسيون الى "يو" كمثال للعفة ويعتبرونه مثالاً للموظف النزيه الذي يخدم الدولة. اما التاويون فيعتقدون انه باستخدامه هندسة المياه خرج عن الطبيعة. وكان التاويون يخشون من العلاقات الاقطاعية.



# أوروبط اليونان ـ روما ـ اراضي شعب السلت ـ شمال وشرق اوروبا

كان هدف آلهة اوروبا قبل التاريخ الاساسي الحفاظ على الحياة وتشمل المنطقة بحر أيجة والادريا تيكي والبلقان وغرب أوكرانيا. وكانت الصفة المسيطرة على اساطيرهم هو ظهور الافاعي والطيور والبيض كرموز في تلك الاساطير وكان الآلهة الرئيسية عندهم هي الآلهة الام ومجال عملها الخصب والحياة الاخرى. وكذلك الاله الذكر للخضرة والنمو وهو مرادف لادونيس في اساطير غرب آسيا. وقد مثلت الآلهة الام في صور مثل اليرقات، والحشرات، والفراشات، وبالنظر لعدم وجود دليل على ان العصر الحجري الحديث عرف معنى اتحاد الذكورة والانوثة فان ما نجده من اثار لا يتعدى تعظيما لقوى الحياة الذاتية.

بدأ المزارعون في اوروبا يراقبون الظواهر الطبيعية مع بدء المجتمعات الزراعية وبدأت هذه المراقبة تأخذ شكلاً دقيقاً اكثر من الصيادين وجامعي الطعام وظهرت عندهم الهة الخضرة مرادفة للالهة الام وكانت مسؤولة بصورة رئيسية عن زرع الحبوب المقدسة التي اصبحت عماد الحياة.

وقد عكس مجمع الآلهة قبل التاريخ اهمية الامومة حيث لم يعتمد دور المرأة على الرجل لذا نرى في حضارة مينوس في كريت عام (٢٠٠٠ - ١٤٥٠ قبل الميلاد) بان روح عبادة الانشى استمرت على الازدهار وقد استقت الحضارة الاوروبية الاولى من حضارة آسيا الوسطى وسوريا ومصر. حتى ان الاغريق يتذكرون حضارة مينوس، التي اكتشفها السر أرثر ايفانز، في "كنوسوس" على انها تعود لاحد احفاد ملك من غرب اسيا حيث ان أباه زيوس اله الغيوم خطف امه

"أوربا" من بلاط (أغنور) ملك صيدا.

كان اليونانيون اكبر صانعين للاسطورة وقد فرضوا معتقداتهم الاندو \_ أوروبية على تراث اوربا القديمة في منتصف الالف الثاني قبل الميلاد. وقد بدأت مراحل قوتهم في العهد المسيني ( ١٥٥٠ \_ ١٥٥٠ قبل الميلاد) وسميت باسم القلعة الشهيرة "مسيني" وهي قلعة "أغا ممنون" في بليبينوس. وكانت معتقداتهم خليطاً من حضارة مينوس ومسيني، وبدأ الاله زيوس يسيطر على المعتقدات المحلية حيث تغلب على الالهة الام "هيرا" ولكن معتقد الالهة الام أو السيدة استمر مما دعا لتصويلها الى أخت وزوجة الى زيوس وما صراعها وغيرتها على زوجها الا انعكاس للصراع بين المعتقدين بين اله الذكورة والهة الخصوبة الام.

حاول المؤرخ هسيبود بعد عام ٧٠٠ قبل الميلاد الكشف عن التعقيبدات المحيطة بالاسطورة اليونانية ويمكن ارجاع ذلك التعقيد نتيجة للهجرة والحرب وقد تطورت عبادة الالهة عندهم للبحث عن نظام كنوني فقاموا باقتفاء العلاقات بين الالهة وبحث اصلهم. وفي قصيدة تتعلق بزيوس والاحداث التي ادت لصعوده يقول هسيود انه كان ابن "كرونوس" أول من احتل العالم وجعل مقره في قمة جبل الاولمب وتحتوى القصيدة على العديد من الاسماء والالهة وتعود هذه الاسماء الى ايام "مسيني" اذ كان لدى كل مدينة سلالة اسطورية للعائلية الملكية ـ وكان الابطال الاسطوريون احدى خصائص الاسطورة الاغريقية، أذ أن القليل من الاساطير تحتوى على ابطال مثل "جيسون وهرقل وأسكليبوس" ومقارنة بالهند مثلاً فإن البطل الاله يؤكد الوهية كرشنا أوراما. أما في بلاد الرافدين فإن مغامرات جلجامش عزلته عن الملوك السرهبان الاخرين. بينما في مصر نرى ان الاسطورة قد ركنزت بشكل غير طبيعي على سيطرة الفسرعون والسلك الرهباني وركنزت الحضارة المصريـة على مصير الارواح بعد الموت. اما عنـد الاغريق فلا نجـد مثيلاً لالهتهم في الحضارات الاخرى اذ قد نلتقيهم في الشوارع أو المعابد والحد الفاصل بين الخالدين والفانين من البشرلم يكن حاداً عند الاغريق اذ كان الاثنان احياناً من نفس المجموعة اذ قال " بندار " في عام ٥٠٠ قبل الميلاد انهم من جنس واحد.

واعتقد هيرودوس الذي كان معاصراً لبندار بان اغلب الالهة اليونانيين تم استعارتهم من مصر في الازمنة القديمة ولكنه اخطأ في اعتبار ذلك اصل الاسطورة

اليونانية، رغم معرفته بان شرق البحر الابيض المتوسط كان امتداداً حضارياً، وكذلك لعبت العلاقات مع أسيا الوسطى دوراً أساسياً في تطوير الحضارة اليونانية.

اصبحنا اليوم ندرك وجود علاقات ثقافية بين اغريق مسيني والحثيين الذين سيطروا في زمن من الازمان على أغلب آسيا الوسطى حتى عام ١٤٠٠ قبل الميلاد، اذ أن عبادة زيوس اعتمدت بصورة أساسية على اله الطقس عند الحثيين الذي ذبح الوحش التنين اليوانكاس وكذلك حصلت اتصالات عن طريق قبرص حيث استوطن الاغريق منذ عام ١٢٥٠ قبل الميلاد وقد كان لهذه الاساطير تأثير بالغ على أوروبا فافروديت العظيمة هي سليلة الام الارض المسماة «عشتروت» في مدونات «رُقُم» مدينة رأس شمرة، وكذلك كما ورد في أرشيف مدينة «أوغاريت» في سوريا اذ كانت عشتروت عندهم الهة الحب والجمال والخصب، حتى ان طقوس أفروديت الخلت طقوس عاهرات المعبد وهي عادة جارية في غرب آسيا في معابد الحب وقد أدخلت تلك العادات الى اليونان وروما.

لقد نظر الاغريق في زمانهم نظرة شك الى الاسطورة نظراً لتصرفات الهتهم الفاضحة والبشرية حتى أن زينوفون من مدينة كولوفون قال في القرن السادس قبل الميلاد «لو قدر القطيع على الرسم لرسم الهته على شكل قطيع غنم» ولكن مثل هذه النظرة الفلسفية لم تـؤثر على الاعتقاد الشعبي اليوناني وقد افترق المنطق عندهم عن الاسطورة والخرافة، اذ دعا المنطق الفكري الى الحكمة فقد دعا هيرا كليتوس من أفسوس الى استخدام المنطق كأداة لفهم الكون وذكر «أن العالم للجميع ولم ينشئه اله أو انسان وسيستمر موجودا وسيبقى ناراً مشتعلة تشع في مكان وتنطفىء في مكان اخر». وفي عام ٢١٦ قبل الميلاد قال الفيلسوف الصقلي أحميروس وكان يسكن في بلاط مقدونيا «إن الاساطير القديمة تدل على أحداث تاريخية» وقد كتب في كتابه التاريخ المقدس بأن الالهة كانوا رجالاً في البدء وقد تميزوا بعد موتهم اذ أضفيت عليهم الصفات الالهية من الشعوب كامتنان لما قدمه هؤلاء الأبطال.

ومن أهم الأحداث التاريخية قيام روما بغنزو الأراضي المحيطة بالبحر الأبيض المتوسط قبل ولادة المسيح اذ أصبحت روما عاصمة العالم القديم ووارثة

لعديد من التقاليد الاسطورية. وقد وجدت شعوب البلدان التي غزاها الرومان بان مواطني روما كانوا عاجزين أمام المعتقدات الغريبة، وينطبق ذلك على العلاقة بين اليونان وروما، اذ ان عملية الاندماج بدأت في النصف الثاني من القرن الرابع قبل الميلاد فقد بدأت روما كقوة ايطالية عظمى بالاتصال بدولة المدينة الاغريقية وقد سحرت روما بالتراث الاغريقي لعدم وجود تقاليد لديها وكان يعوزها تاريخ عظيم مملوء بالالهة والأبطال وقد فشل مؤرضوها في خلق تاريخ له قيمة مما أجبرها على تبني المجمع الالهي الاغريقي ووجدت روما نفسها تمتلك تاريخ وطنيا يعود الى حروب طروادة وكان هذا التاريخ كاملاً ومنسجماً لأن المؤرخين الرومان جعلوه مكملاً للاساطير اليونانية. وقد اعترفت الدولة بالاساطير ذات الأصل الروماني في عام ٢٣٦ قبل الميلاد، عندما قام مجلس الشيوخ الروماني بمد حمايته على الأكرانيين الدين كان الايط وليون يهددونهم لأنهم الوحيدون من الاغريق الذين لم يعادوا الطرواديين الذين أصبحوا أجداداً للشعب الروماني. وقد عالج هذا الموضوع الشاعر الروماني «فرجيل» في كتابه «الانيادا» التي آلفها للاحتفال بتأسيس الامبراطورية من قبل الامبراطور أوغسطوس في عام ٢١ قبل الميلاد.

لقد دخلت تأثيرات أخرى على روما من أهم منافسيهم وهم الاتروسكيني والقسرطاجيين حيث كتب لفي وكان معاصراً لفسرجيل «لقد امتد جبروت الاتروسكيني قبل صعود الرومان للسلطة عبر الأراضي والبصار من الالب الى مضائق صقلية». حتى أن ملوك الاتروسكيني حكموا روما وكان الرومان على علم بدور «أتروريا» في نشر الثقافة الاغريقية وثقافة غرب اسيا بين الشعب الايطالي. ولكن جهلنا باللغة الاتروسكية يجعلنا في موضع لايمكن معه اصدار الحكم أذ أننا لسنا حتى متأكدين من وطن الاتروسكيني ولو أن اسيا الوسطى يمكن أن ترشح لذلك. ولو أننا نعرف عن الهتهم وتنبؤاتهم حيث تنبأؤا بمراقبة أحشاء الوحوش التي كانوا يقدمونها كقرابين للالهة. ولكن التفصيلات الموجودة عن قرطاجنة أكثر وفرة وكانت مستعمرة فينيقية أسسها الفينيقيون في أفريقيا (تونس) في عام ١٠٨ قبل الميلاد. وتلخص بكلمة هانيبال أذ أن غزو هانيبال لأوروبا أدى لتخريب واندحار في أوروبا استمر لمدة ١٠ عاماً من ١٧ - ٢٠٣ قبل الميلاد وخلق هلعاً لدى روما من القوى العظمى التي تقع على مقربة من شبه الميلاد وخلق هلعاً لدى روما من القوى العظمى التي تقع على مقربة من شبه

الجزيرة الايطالية، لذا حاولت روما حراسة أراضي البحر الأبيض المتوسط وبدأت تضرب أي دولة تظهر أي علامة من علامات الاستقلال حتى انها قامت في عام ٢٤٦ قبل الميلاد بتدمير مدن قرطاجنة «قرطاج» الصغيرة وكذلك «كورنث»، وكان من نتائج ذلك اختفاء الجمهورية اليونانية وبزوغ الامبراطورية الرومانية.

كان يـوليوس قيصر مهندس الكومنـويك الروماني وقد قضى عقدا من الزمن في غزو وضم أراضي الغال قلب دولة الشعب السلتي فقد وصل الى الشاطىء الجنوبي من بريطانيا رغم أن الغزو الروماني للجزيرة بدأ بعد قـرن من وفاته. ولقد جعلـت حملاته التي دامت مـدة طويلـة في بلاد الغـال، جيشه جيشـاً لايقهر وأصبح سيد الحرب وأصبح حاكماً حتى اغتيل في عـام ٤٤ قبل الميلاد. وقد تمكن من مـد حدود امبراطوريتـه الى حدود الـراين وخلق العـديد من الـولايات الكبيرة وجعل غالبية السلتين على اتصال بالعالم القديم.

ظهر «السلتيون» في القرن التاسع قبل الميلاد في ألمانيا وبدأت موجات من المهاجرين تنتشر في الغال وشبه جزيرة أيبيريا وشمال ايطاليا والبلقان وآسيا الصغرى وبريطانيا. حتى أن إحدى مجاميعهم نهبت مدينة روما في عام ٣٨٦ قبل الميلاد.

لقد ادى تشتت السلتيين الجغرافي الى عدم وجود اساطير موحدة لديهم اذ واجهت كل مجموعة اوضاعاً محلية معينة اثرت عليهم. وكانت آخر هجرة لهم هو غزو بريطانيا من قبل البلجيكيين في القرن الاول قبل الميلاد. ورغم ان رهبانهم الذين سمّوا "بالدرويد" صاروا شعبيين نتيجة مدونات القدماء ولكن لم يكن لديهم موقع ديني متميز عند السلتيين.

ويمكن التكهن بان نظام الرهبنة (الدرويد) قد اقتصر على بريطانيا وبلاد الغال وقد علم يوليوس قيصر ان هذا النظام اسس في بريطانيا ونقل الى بلاد الغال وكان التلاميذ المجتهدون يسافرون الى بريطانيا لدراسته. اضافة لذلك فان نظام الدرويد و "ستون هنج " صار جزءاً من الفولكلور البريطاني. رغم ان الربط بين الدرويد والستون هنج هو حديث نسبياً لان النصب سبق قدوم السلتيين ويعود الى عام ١٥٠٠ قبل الميلاد. ولا نعرف الكثير عن السلتيين لانهم اعتمدوا على الرواية الشفهية وقد لاحظ يوليوس قيصر انهم لم يكونوا راغبين في تصدير نظامهم

التدريبي للوصول الى السلك الرهباني أو نشره بين افراد الشعب. فالدراسة تعتمد على ما هو مدون ونظام الدرويد لم يدون لذا بقي غامضاً لحد اليوم ولعل القصص الاسطورية في أيرلندا وقصص الملك آرثر في ويلز وبريتاني وانكلترا تمثل الاساطير السلتية \_(CELTEC)

عندما دخلت الديانة المسيحية في الامبراطورية الرومانية في عام ٢١٣ ميلادية واعتنقها السلتيون اصبحت الاساطير القديمة تمثل معتقدات الكفار ـ ففي عام ٢١٢ ميلادية حلم الامبراطور قسطنطين بالمسيح الذي اخبره برسم علامة الصليب على دروع جنوده وسينتصر على اعدائه وقد انتصر على الاعداء في معركة "فلفيان" فقام الامبراطور في عام ٢١٣ باصدرا قانون الغي به كل القوانين، التي كانت تميز المسيحيين وسمح لهم بحرية العبادة واعاد للكنيسة كل ممتلكاتها التي صودرت في العهود السابقة، كما قام الاباطرةاللاحقون باصدار قوانين ضد تقديم القرابين للالهة غير المسيحية والاصنام ومنع دخول المعابد القديمة وكذلك منع السحر. وقام المسيحيون المتدينون بتهديم اماكن العبادات القديمة مثل السرابيوم في الاسكندرية. إذ قام البطريك "ثيوفيلوس" بقيادة مجموعة من المسيحيين المتعصبين وهاجموا المعبد واحرقوه وهدموا بقية المعابد واستخدموا المسيحيين المتعصبين وهاجموا المعبد واحرقوه وهدموا بقية المعابد واستخدموا معبد تم تطهيره وتحويله الى كنيسة هو معبد "فونوس" المستدير في روما وكان مخصصاً لللاله (بان) وقام البابا سمبليكوس بتحويله الى "روتوندو سان مخصصاً لللاله (بان) وقام البابا سمبليكوس بتحويله الى "روتوندو سان ستيفانو".

وفي عام ٥٣٠ ميلادية قام القديس بيندكت بزيارة "مونت كاسينو" ووجد عريشة ومعبدا لأبولو فهدم الضريح وانشأ مكانه كنيسة ويروون ان الشيطان احتج ولكن القديس قابله بالصمت وسمع مرافقو القديس الشيطان ولم يروه.

وفي القرن الخامس الميلادي غزا الشعب "الجرماني" الالماني الامبراطورية الرومانية الغربية هروباً من قبائل الهون، وحتى أن القوطيين وقبائل "الفائدال" الرحل هاجموا روما في عام ٥٥٥ ميلادية وهدموا كل شيء امامهم وقد عبروا بعد ذلك من اسبانيا الى افريقيا في عام ٤٢٩ ميلادية، وكذلك عبر الفائدال الراين في اوربا، وقد شاهد القديس أوغسطين استيلاءهم على مدينة "هيبو" وكانت مركزه

الديني وقد كتب فيما بعد اطروحته المسماة مدينة الله. فعندما كان اوغسطين يرد على الهراطقة احتل الغيزاه الشماليون الولايات الغربية للامبراطورية، ثم اتفق القوطيون والرومان ودحروا جيوش الهون في طروادة في عام ٥١ وبالرغم من وفاة قائد الهون "آتيلا" فان الامبراطورية الرومانية الغربية لم يتم انقاذها لضعفها الداخلي وتمزقها وليس بسبب قوة القبائل الجرمانية. وكانت القبائل الجرميانية المحاربة تجوب الغابات حتى ابان عهد يبوليوس قيصر وكان لتلك القبائل عالمها الاسطوري المختلف عن العالم الاسطوري الروماني. وقد كتب عن ذلك تاكتوس في عام ٩٨ قائلاً «إن تاريخهم المدون الوحيد هو في إغانيهم ورباعياتهم واحتفالاتهم بالههم "تفستو" الاله الذي انبثق من الارض وقالوا ان لديبه ولدا اسمنه "مانوس" وهو جدهم. وكان الرومان على عليم بان الارض الاسكندنافية كان مثل "رحم الامم" اذ كانت تطلق موجة بشرية بعد أخرى ولكنهم لم يعرفوا في ذلك الحين بان المستوطنين الشماليين من الجرمانيين يعودون الى مجموعة المتكلمين باللغة الاندو ـ اوربية وقد انبثقت من هذه اللغة اللغة الايطالية وكذلك قام الانكليز والساكسون والجوت باختلال بريطانيا بعد انسحاب الفرق الرومانية في عام ٤٢٣ وقد جابههم فيما بعد الغزاة من قبائل الفايكنك من ابناء عمومتهم.

ان الذين يتكلمون اللغة الاندو\_أوربية جاءوا من اراضي مجهولة في عام ٢٥٠٠ قبل الميلاد والفرع المعروف بالعنصر الجرماني يعود باصوله الى الدول الاسكندنافية واحفاد هذا العرق اليوم هم الالمان الهولنديون، الدانماركيون السويديون، النرويجيون، الايسلنديون، الانكليز وعند سقوط الامبراطورية السويديون، النرويجيون، القليل عن الاسطورة الجرمانية وما عدا الكتابات باللغة "الرونية" المحفورة ولم يكن لهم شيء مدون حتى العهد المسيحي. ومن الغريب ان الاسساطير حفظت في ايسلندا في عام ١٠٠٠ التي انضمت الى الهجرة في عالم الفايكنك في عام ٤٧٨. ومن اعظم الاسهامات عن الاسساطير الجرمانية هو ما كتبه الاستاذ سنوري ستورلن في عام ١١٧٩ - ١٦٤١ ميلادية حيث الف دليلاً عن الالهة القدامي واعطى تفسيراً للاساطير. اما عصر الفايكنك من عام ١٠٥٠ - ١٠٠٠ ميلادية فقد شهد عالم الاسطورة تطوراً دار حول بطولات "أودن" و "ثورا" ميلادية فقد شهد عالم الاسطورة تطوراً دار حول بطولات "أودن" و "ثورا" اضافة للالهة "فري" و "فريا" وقد فسر هذه الاساطير (سنوري). اما الالمان

فسرعان ما اعتنقوا المسيحية وجاء عهد شارلمان في عام ٧٦٨ – ٨١٤ ميلادية ليمثل انتصار الكنيسة المسيحية. وقامت المملكة الفرانكية بحماية المعتقد الكاثوليكي وحاربت الهرطقة والكفر وكان شارلمان قاسياً في حملته ضد الساكسون والممارسات غير المسيحية، ولكن سكان البلدان الاسكندنافية بقوا بعيدين عن هذه الحملات.

اما روسيا فقد اعتنقت المسيحية في عام ٩٨٩ ميالادية عندما انضم المؤمنون الى الكنيسة الارثوذكسية الشرقية وفتحت هذه المناسبة الطربق الى المسيحية للامبراطوريـة الشرقية حيث امتدت الى القطب الشمالي ومن الشرق حتى ُ شواطيء المحيط الهادي. عندما قام المبشرون الاغريق بالتبشير في روسيا ووجدوا لدي الشعوب السلافية اساطير بدائية وكنان تأثير المستحية تأثيراً حضيارياً، ووجدوا تشاب الهة الشعوب السلافية وشعوب البلطيق مع الالهة "الاندو\_ ايرانية " والتراقية والفريجية \_ فمثلاً كلمة "راى" السلافية مستعارة من الكلمة الايرانية "ري" ومعناها الاشعاع السماوي أو المجال. اما اله العلاصفة والبرق "بيرونو" فقد عبد في مدينة كييف حتى القرن العاشر، وهو من القلائل الذين ظلوا خلل الحقبة المسبحية اما بقية الاستاطير فغرقت في ضباب شرق اوربا قبل المسيحية. اميا في شمال روسيا فنجد ان قبائل الله والفنلنديين والادراليين والسامـويد بدأوا يتـوزعون في اوربـا الشرقية في عام ٤٠٠٠ قبل الميـلاد. وتشبه معتقداتهم معتقدات القسائل في سيبريا، وهناك دلائل على وجود علاقة شهامانية ووجود اطباء ورهبان مجذوبين. وقد شاهد مسافر دانماركي في القيرن الثامن عشر ميلادي عند قبائل اللاب غيبوبة احد الوسطاء الروحيين بعد أن قام برقصة دائرية حتى اغمى عليه وقالوا له أن روح الشخص قد سافرت إلى عبالم الألموات للسيطرة على الروح التي تؤذي المريض على الارض والوسيط الروحي يمكن له ان يحرق نفسه بقطعة خشب ويضرب ركبته بفأس بدون اصابة وبعد عودته من عالم الاموات والغيبوبة يعطى طبيعة المرض والمدة التي سيعاني منها المريض وكذلك توجد آثار لوجود السحر في معتقدات الفنلنديين والهنغاريين واغلب ذلك السحر من اصل اورالي.

## أسلماء الآلهلة:

أخيل: - بطل ملحمة "الالياذة" التي نظمها الشاعر هوميروس وقد كتبت في القرن السابع قبل الميلاد. وتروي الملحمة قصة حصار طروادة الذي حصل قبل القرن التاسع باربع قرون.

ان آخيل هو ابن (تيساليان) ملك (بيليوس) وحورية البحر (ثيتز) وكان من المحاربين الاشداء حتى أن الموت لا يقهره وكأن حاد المزاج وتخاصم مع المرؤساء الاغريق الاخرين. وقد جر جسد "هكتور" بطل طروادة من ارض المعركة بعد ان قتله في اول مبارزة.

تروي الاسطورة ان امه حاولت جعله خالداً لا يموت لذا غطست جسده في مياه النهر الحوفي (سيتكس) ولكن اخمص قدميه بقى يابساً لانها غطسته رافعة النه من رجليه وهو طفل. لذا بقي أخمص القدم المنطقة التي يمكن ان يصاب منها بسهام الاعداء والموت. وقد توفي أخيل قبل سقوط طروادة اذ اصابه سهم مسموم اطلقه "باريس" على أخمص قدميه.

أينياس: -البطل الطروادي -الروماني الشهير ابن (انجيسس) والالهة "فينوس أو افروديت". اذ اعتقد الرومان ان قسماً منهم جاء من آسيا الصغرى. وبضمنهم الطرواديون الذين هربوا قبل تدمير طروادة اذ هربوا مع البطل (أينياس) وتروي ملحمة "الاينيادة" التي نظمها (فرجيل) قصة تجوال وترحال اينياس حتى حط الرحال في ايطاليا. وقد اعجب بهذه الملحمة أول امبراطور روماني هو الامبراطور اوغسطوس في عام ٢٦ قبل الميلاد اذ طلب منه نسخة او جزءاً من الملحمة. لان فرجيل في ملحمت خلد الرومان كحكام ملهمين في العالم القديم - وقد جسد هذا التخليد عندما وصف شعور المنتصر في معركة (أكتيوم).

تتخلص الملحمة ان أينياس أبحر الى كريت وحلم بان (دار دانوس) الجد الاعلى للعائلة الملكية الطروادية قد جاء في الاصل من ايطاليا.

ومن كريت سافر اينياس الى (أبيروس) على الساحل الشرقي لبصر الادر ياتيكي وبعدها الى صقلية وقرطاجنة قبل سقوطه على الارض السحرية للساحرة (سيبل). اما الخرافة الى شمال افريقيا فقد حدث بسبب عاصفة مفاجئة

وجهتها الالهة (جونو) التي لاحقته بكراهية خلال هذه الرحلة البحرية. وهذه الكراهية تشب كراهية الهة الارض "هيرا" لهرقل بطل الاغريق. وعندما وصل (اينياس) الى قرطاجنة (قرطاج) اوقعت الالهة فينوس في حب الملكة "ديدو"، ولكن الاله جوبتر اعطاه امراً بتركها فحرقت نفسها عليه في محرقة.

ومن اهم ما جاء في الملحمة زيارة (أينياس) للعالم السفلي اذ تروي الملحمة ان سيبل اخذت معها الى العالم السفلي بعد ان سلحته بسهم ذهبي ويسمى ذلك العالم عالم الاشباح وعندما رأى (ديدو) وحاول الكلام معها ادارت وجهها بصمت. وبعدها التقى بأبيه (انجيسيس) الذي كشف له عن مستقبل روما العظيم وانها ستصل ذروتها في عهد الامبراطور اوغسطوس. وتتحدث الانياده عن اتحاد اللاشيين والطرواديين في امة واحدة وان ذلك كان من اعمال اينياس العفيف النفس.

أيسر : متتحدث الاسطورة الجرمانية عن وجود عرقين من الالهة وهم "أيسر" و "فانر". اعتقد المؤرخ الاسكندنافي (سنوري ستولوسون) في عام العمر العمر العمر القائر المنافري ستولوسون) في عام طروادة وأودن حفيده العمرون. اما الفائر فهم السكان الذين سكنوا على ضفاف نهر الدون والمسمى قديماً "فانا كيسل" رغم ان هذه المدونات الاسكندنافية لا تلقى تأييداً اليوم، ولكن هناك امكانية ان الفائر أتوا من اسيا الوسطى وصراعهم مع الايسر يمثل صراعات الاعراق اذ كان زعيم الايسر (أودن) بينما لعبت الالهة "فريا" دوراً هاماً في اساطير عرق (الفائر) ولعل العرقين اختلطا فيما بعد.

وتتحدث الاساطير ان جنساً من العمالقة المصنوعين من الصقيع قد صارعوا ضد هؤلاء الالهة وهولاء العمالقة هم احفاد " بير غلمير" الذي نجا من الطوفان بعد قتل "يامر" مما يدعو للاعتقاد ان مصير الهتهم كان بيد القدر. وتروي الاساطير ان الشر انتصر في البدء على الخير وانصاره مثل البطل أودن المحبوب، وبعد نهاية المعركة بقي بشران هما "لف" و "لفتريزر" وقد اعادا ملء الارض باحفاد الالهة في الارض الجديدة مثل "بالدر" ابن (أودن) الذي عاش في السماء الجديدة.

أفروديت: -الهة الحب عند الإغريق وهي ليست كرديفتها الرومانية

" فينوس "، لانها لم تكن للحب الجنسي فقط بل الهة الحنان والشعور الذي يسود الحياة الاجتماعية.

اصبحت أفروديت الهة الحب عند ولادتها اذ تروي الاسطورة ان الالله كرونوس قطع "اورانوس" بسكين حادة ورماه في البحر وطاف جسد أورانوس في زبد البحر ومن داخل الزبد خرجت افروديت من البحر ومعنى الكلمة تلك التي اتت من زبدة البحر أو الرغوة، وقد وصلت بعد ولادتها الى قبرص وتم بناء معبدين لها في الجزيرة في بافوس، وأماثوس. ويظهر تمثالها في أماثوس بلحية مثل عشتروت الاشورية. وقد استوردها الاغريق من قبرص التي كانت تحت تأثير اساطير غرب اسيا. وقد خصصت افروديت الى الحب كمنافسة الى الالهة «هيرا»

ان الملامح القديمة لالهة الحب تدل على انها تطوير "لأنانا" السومرية وقد سميت ايضاً «أبو ستروفيا» التي تدير وجهها وقاتلة الرجال وحافرة القبور والواقفة على القبور، وغير المقدسة واكثر اسمائها شيوعاً ملكة العالم السفلي اللامعة. ونظر اليها الاثينيون سكان أثينا على انها سيدة الاقدار اضافة الى تسميات اخرى مثل الممسوقة القوام والتي لا تشيخ. وقد ضمت معابدها في كورنث عاهرات المعبد.

تذكر الاسطورة ان الحوريات استقبلنها في قبرص وكانت عارية فغطين جسدها بمالابس جميلة والحوريات بنات "ثيمس" الالهة المسؤولة عن العدالة والنظام والفصول. وقد صنع المثال (براكستيليس) اول تمثال لها وهي عارية في مدينة (سيندوس) في اسيا الصغرى عام ٤٠٠ قبل الميلاد. واعتقد سكان هذه المدينة ان الالهة نمت في قوقعة بحرية.

تروي الاسطورة انها تزوجت "هيناستوس" اله الحدادة المشلول وخانته أفروديت مع الله الحرب "أرياس" وولدت منه عدة أولاد، وغضب زوجها فعمل مصيدة من سلاسل وامسك بالخائنين معاً ودعا الهة الاولمبوس ليروا العار الذي لحق به وقد ضحك الالهة عليه، ما عدا الاله (بسيادون) الذي وعد بان يجعلها تتوب باسم الالهة، ووافق زوجها على فك السلاسل.

تروي اسطورة اخرى جعلها لادونيس اله سوري قتله خنزير وحشى

وكان أدونيس جميلاً للغاية، وقد تخاصمت أفروديت مع الهة الموتى "بيرسفون" لحيازته والحصول على حبه وكان خصام الالهتين دموياً مما دعا لعرض الخصام على زيوس فحكم على ادونيس بان يقضي ثلث وقته لنفسه وثلثاً مع برسفونة وثلث الوقت مع أفروديت. لذا يموت ادونيس كل عام ويعود للحياة. اما أم ادونيس التي خانت اباه ملك لبنان فكان اسمها "مُر" وقد حولها زيوس الى شجرة تبكى صمغاً أو علكاً أسمه "المُر".

اضافة لذلك توجد روايتان تربط افروديت بصروب طروادة. اذ تذكر الروايات ان أفروديت اثرت على زيوس رئيس الالهة وجعلته يقع في حب النساء الفانيات من البشر ويهجر زوجته الالهة "هيرا" اذ وقع في حب ابنة كرونوس و "ريا" وبالمقابل اجبرها زيوس على الوقوع في حب راعي الغنم الطروادي "أنجيسس" حيث تنكرت كأميرة من فرجيا وزارت الراعي الذي جن من جمالها وحملت منه "أنياس" مؤسس الدولة اللاتينية في ايطاليا، ونظراً لوقوع الراعي الفقير بحب الالهة فقد شله البرق ويقال ان النحل لدغه فاعمىٰ عينيه، بينما ربطت أفروديت بانقاذ ما تبقىٰ من طروادة بجعلها أم القائد أنياس.

وكذلك زجت أفروديت في النزاع المصيري اذيقال انها دعت باريس ابن بريام وهيكوبا وكان يعمل كراع لفترة واقنعته بانها ستنزوجه من هيلين التي كانت في حينه زوجة ملك طروادة مينيلاوس، وقد ادى خطف باريس لهيليين لحرب طروادة.

أبولو: -أبولو اله وهو أخ "لارتميس" توأمه وتسمى "ارتميس الصائدة العذراء" وهما ابناء زيوس وليتو وامهما من الجبابرة الذين حكموا العالم قبل الهة الاولمب. وتروي الاسطورة ان "ليتو" ولدت أبولو وأرتميس في "ليسيا" ولكن أبولو ارتبط بجريرة ديلوس . وعند ولادته قال «سأخصص حياتي للقيثارة والقوس وسأكشف الناس امام زيوس بتنبؤاتي».

تروي الاسطورة ان ابولو سافر الى "دلفي" وعمره أربعة ايام وقتل افعى الارض التي كانت تريد ايذاء امه وهي حامل به وهذا الثعبان هو ابن الالهة "غايا" وكان يتنبأ في دلفي من شق في صخرة وتقوم راهبة بشم روائح الدخان التي تتصاعد من الشق وتفسر تلك التنبؤات المعروفة بتنبؤات دلفي وعندما قتل أبولو

هذا الثعبان اخذ مكانه في اعطاء التنبؤات لراهبة المعبد في دلفي ويقولون أن الثعبان تحول الى تنين سمى ديلفين أو دلفي.

من مغامرات ابولو العاطفية علاقته مع كورونيس أم "أسكالبيوس" اله الطب وكذلك مع دافني العذراء الصيادة. واعتبر ابولو سيد الرعاة. وبعد دخوله معبد دلفي سيطر على رمي القوس والسهم وكذلك على فنون الموسيقى واصبح عميد المداواة وعلوم الطب. بنى الرومان اول معبد له في عام ٤٣٢ قبل الميلاد وقد تبناه الرومان كاله نتيجة اختلاطهم بالمستوطنين الاغريق او الانتروسكيين.

آريس: اله الحرب لدى الاغريق وابن زيوس وهيرا، وهو اله غير محبوب وليست لديه شعبية. وقد قدس في وسط شمال اليونان ويظهر في الاسطورة كمحرض على العنف ومحب عفيف وصديق غادر ومخادع وليست لديه اي قيم اخلاقية، وهو دموي المزاج وبلا شفقة ومخيف وجبان بعكس "مارس" اله الحرب عند الرومان.

أرتميس: ـ تروي الاسوطرة ان أرتميس تحضر عندما يهل القمر وترقص الوحوش والنباتات، وكذلك يقدم الراقصون والراقصات رقصات على شرفها. خاصة القرويين من قرية "أركاديا" من (البلوبونيس). وقد عرف الاثينيون ان اصل هذه الالهة الصيادة العذراء يعود الى ازمنة سبقت العهد الاغريقي وكان مكانها في الاماكن الموهشة والحيوانات المتوحشة. وأقيمت لها الطقوس في الارياف وتخدمها النساء الدببة "أركتو". وقد وجدت علائم تدل على تقديم ضحايا بشرية لها وكانوا يسحبون الدم بعد قطع رقبة ضحية بشرية ذكرية وتقوم بهذه الطقوس فتاة من اتباعها او النساء الدببة "أركتو".

وتتحدث الاسطورة الاغريقية عن سوء حظ البطل "اكتيون" الذي كان يوماً يصطاد في الغابة ورأى أرتميس تسبح فغضبت وحولته الى أيل وطاردته كلابه ومزقته أرباً.

وتروي اسطورة اخرى أن الصياد رآها عارية فغطت نفسها بجلد أيل (غزال) وصورت احياناً وهي تلبس قناعاً مخيفاً، اذ كانت مثل "أثينا وهستيا" وهي الهة لم تخضع لسيطرة أفروديت. ولكنها عرفت في آسيا الوسطى على انها أفروديت في مظهر الصيادة العذراء.

سميت أرتميس بعذراء الغار. وهي ابنة زيوس وليتو من نسل الجبابرة وأخت أبولو التوأم. وتروي الاسطورة انها قتلت العملاق "تيتوس" عندما هاجم امها وهي في طريقها الى دلفي وأخرون يقولون ان ابولو قتله. وتذكر الاسطورة ان اوديسيوس رأى العملاق تيتوس في الجحيم "هيدس" مقيداً بسلاسل ويقوم نسران بتقطيع كبده الذي يتجدد وتستمر العملية بلا انقطاع.

آرثو: الملك الاسطوري الشهير وفي منطقة (غلاستون بري) يوجد نقش على قبر كتب عليه باللغة اللاتينية «هنا يرقد آرثر الذي كان ملكاً وسيكون ملكاً».

في القرون الوسطى كانت هناك اسطورة شعبية شائعة في ويلز وكورنويل وبريتاني تقول ان الملك آرثر لم يمت وسيعود ليخلص شعبه من الاعداء. وكان الملك ارثر محط انظار الالهام في الاساطير السلتية المتقدمة.

من اقدم النصوص التي تحدثت عن الملك آرثر ما ذكره الراهب (نينيوس) من ويلز في القرن التاسع الميلادي في كتابه "تاريخ بريطانيا" ووصفه الراهب بانه كان محارباً وقائد الجيوش ودافع عن بلاده ضد الغزاة الاجانب. وقد طغت شخصيته الاسطورية على كل المشاهير التاريخيين فالملك آرثر وفرسان المائدة المستديرة اصبحوا نموذج الفروسية في المدارس الرومانسية.

ان ارثر هو ابن "أرثر بيندراكون" ملك بريطانيا و "أغرين" زوجة دوق غورلواز من كورنويل ويقولون انه لم يكن طفلاً شرعياً وقد رباه الساحر "ميرلين"، وقد كشف عن قواه الخارقة ونفسه بعد ان قام بسحب السيف السحري "أيكسكالبر" من صخرة إذ لم يقدر احد من قبل على اخراجه، ورغم انه كان طفلاً فقد كشف القدر انه سيصبح ملكاً. تم تتويجه عندما بلغ الخامسة عشرة من العمر في ويلز وقد اظهر مهارة في الفنون العسكرية وكقائد حتى انه وصل حدود روما في احدى حملاته. ولم يستمع الى نصيحة "ميرلين" الساحر وتزوج من "جنيفر" التي احبت ألسر "لا نسلوت" ولم تخلص لزوجها الملك فحلت الكارثة بالملكة وقامت ثورة قادها ابن اخيه (موردريد) وحدثت معركة كبرى قتل فيها كل فرسان المائدة المستديرة وجرح الملك أرثر جرحاً بليغاً فرمى السيف والكيسكالبري في بحيرة فخرجت من البحيرة ثلاث جنيات حملنه الى "أفالون" أو "أفالاش" وقد عرفت المنطقة فيما بعد باسم "كلا ستونبري".

أسكالبيوس: حمامي الطب وابن ابولو وقد عُـزي اليه في الاساطير اليونانية انه يشفي المرضى ويعيد الموتى للحياة. وقد سيط رعلى العالم السفلي "هيدس" نتيجة ظروف ولادته، اذ يقال ان الحورية "كرونيس" حملت من أبولو ولكن كان لها عشيق من البشر بصورة سريَّة وقد غضب ابولو من هذه الخيانة فأرسل اخته ارتميس لتقتل كرونيس وقامت ارتميس بحرقها وعندما كانت النيران تشتعل حولها في المحرقة شعر أبولو بحنان الابوة تجاه ابنه غير المولود واخرجه من جثة امه. هكذا كانت ولادة اسكالبيوس للحياة وعلمه (جيرون) فن الطبابة وكان من احكم حكماء "النتاور" وهي مخلوقات نصفها بشري ونصفها حيواني وتعيش في الغابات. وكان مدرساً بارعاً حتى أن "زيوس" خاف ان يتمكن اسكالبيوس من القضاء على الموت فقتل اسكالبيوس بالبرق ولكن نتيجة طلب "أبولو" وضعه زيوس بين النجوم.

يقع معبد اسكالبيوس الرئيسي في أبيداورس قرب "آرغوس" وكانت الثعابين مقدسة في عبادته لانها المخلوقات الوحيدة التي تقدر على خلع جلدها وقد دخلت عبادته في روما من اليونان في عام ٢٩٣ قبل الميلاد للتخلص من الطاعون.

أثينا: -أو أثين وهي ابنة زيوس و "ميتس" ومعناها الحكيمة أو المستشارة وقد ولدت كاملة الخلق من رأس أبيها زيوس بعد ان ابتلع أبوها زوجته ميتس وهي حامل بها وتروي الاساطير ان الحداد هيفياستوس ساعد على ولادتها بفاسه وهي الهة حرب ولكنها تكره العنف اللامعقول بعكس "أريس" وقد اعتمدت على شجاعة الحكمة حيث ناقشت اله البحر بسيدون حول من الذي سيحكم أثينا وانتصرت بحكمتها. وقد تبرأ منها زيوس لانها زرعت للبشر شجرة الزيتون. والجانب المظلم فيها ان عيونها كانت مثل عيون البومة ووجهها مثل الغورغون، وكانت حامية للحرفيين خاصة الحدادين والنساجين والحائكين وهذا يفسر تلقيبها بـ (هفياستيا) مساعدة الاله الحداد ولكن العلاقات لم تكن جيدة بينهما اذ انها لم تتزوج للحفاظ على عذريتها وهربت من فراش الزوجية من الاله الحداد وبقيت حامية مدينة اثينا وكانت دؤوبة وقد ساعدت "اوديسيوس" في الحداد وبقيت حامية مدينة اثينا وكانت دؤوبة وقد ساعدت "اوديسيوس" في رحلته المحمية للعودة من حرب طروادة.

أيلتيا: -الهة الولادة عند الاغريق وعرفها الرومان باسم لوجينا. وهي

الهة اصلها من مينوس ويوجد لها ضريح قرب كونوسوس. ولعبت دوراً مساعداً في مشاكل الالهة الاغريق وكانت هامة في حالة غيابها فمثلاً منعتها الالهة هيرا من حضور مخاض (ليتو) في جزيرة (ديلوس) مما أخر ولادة أبولو تسعة أيام.

أمبيدو كلس: منيلسوف يوناني عاش في صقلية في القرن الخامس قبل الميلاد، وكان يحمل مبادىء ديمقراطية اضافة لمصاضراته وكتاباته، وكذلك عالم المرضى.

تقول الاسطورة انه اختفى في دخان في جبل أتنا وكان هدفه من ذلك اثبات اسبح الها وقد الصق به هذا الدافع عندما قذفت حمم البركان احد نعليه النحاسيين، ولعل النار كانت سبباً في وفاة استاذه أيضاً، اذ ان مواطني كروتونا في المطاليا احرقوا قبل ذلك بسنوات مدرسة "فيشاغورس" والظاهر ان اخوة من الفلاسفة حاولوا ادارة دولة المدينة ولكنهم كانوا ضحية مثل الفيثاغوريين. ومن الحرائق المعروفة ما قام به "هيروستراتوس" اذ احرق معبد ارتميس الكبير في عام ٢٥٦ قبل الميلاد في "أفسسوس" لتخليد نفسه.

أيوس: - الهة الفجر المجنحة عند الاغريق وكانت ابنة الجبار "تيتان" هيبريون و (ثيا) وهي كرديفتها الهندية (آرونا) ومعنى الكلمة الوردية. وقد صورت على هيئة امرأة راكبة عربة تهجر السماء في مطلع الفجر واسم حصانيها اللامع والساطع، بينما اله الشمس هليوس كانت لديه عربة تجرها اربعة خيول. وتقول احدى الاساطير ان أيوس كانت مؤثرة على اله الحرب آريس، وهو نصر لها لم تغفره أفروديت. وكانت تحب الشباب وتخطفهم ومنهم خطفها للشاب (تيثونوس) حيث حجزته عندها حتى كبر واصبح عاجزاً.

اما اله الشمس عند الاغريق فلم ترتبط به اساطير عديدة ويقال انه يركب عربته حتى غروب الشمس وفي الليل يركب في وعاء ذهبي ويبصر في الاوقيانوس ليصل عند الشروق ليبزغ الشمس. وحاول ابنه (فايثون) حرق العربة مرة فكادت الشمس ان تحرق الارض لولا تدخل كبير الالهة زيوس. وقد قتل فايشون اثناء العملية وسقط في نهر "أورانوس". وقد شكك هيرودوس بهذه الاسطورة.

كانت الاحداث المرتبطة بالظواهر الشمسية هامة لدى الاغريق وقد توقع الاغرية حدوث اول كسوف في عام ٥٨٥ ق. م. وذلك عندما قام (ثاليس) من

مليتوس اعتماداً على المدونات البابلية بالتنبق بان السماء ستظلم وقد ادى ذلك لانهاء المعركة بين الليديين والمديين على نهر هاليس.

أيرنيس: معناها الغاضبات في الاسطورة الاغريقية وهي الهة الانتقام في الاساطير اليونانية وينتقمن عادة ممن يخرج على العادات المتبعة. وقد ولدت هذه المعبودات الثلاث من دم أورانوس المشوه ويصورن على هيئة قبيحة بافاع ملفوفة على رؤوسهن ويحملن مشاعل واسواط، ولكن قاسيات وأسماؤهن "أليكتو" غير المنتهية "وثيسوفوني" صوت الانتقام و "ميغارا" الغضب الحسود. وكن يلاحقن من يريق الدماء بلا سبب خاصة دم أمه، لذا لاحقن "أوريتسوس" لانه قتل امه بالرغم أن أبولو أمره بقتلها. وتقول الاسطورة بأن أمه "كليمتيمنسترا". قد أرسلته إلى خارج البلاد عندما كان أبوه اغامنون في حصار طروادة وأقامت علاقة مع أجيستوس وعاد أوريستوس الى مدينة أرغوس بعد أن قامت أمه وعشيقها بذبح أبيه اغاممنون. وانتقاماً قام أوريستوس بذبح أمه وعشيقها. وقال الكاتب عسقليس ٢٥ سـ ٢٥ ع قبل الميلاد أن الهة الانتقام لم تتركه إلا بعد ثبوت براءته من قبل مجلس "أريوباغوس" الذي تترأسه أثينا وقد هدأ الحكم الألهة الغاضبات وعرفن فيما بعد باسم (يومندس) أو المعبودات المعالجات واستخدم الاسم الثاني خوفاً من غضبهن.

أوربا: -أوربا في الاسطورة الاغريقية هي ابنة "أغنور" ملك صيدا وهو ابن "ليبيا" وبوسيدون اله البحر. وقد ترك مصر ليسكن في فنيقيا مع اولاده الخمسة قدموس وفيونكس «ابو الهول» وسيلكس وثاسوس وفينياس. وقد ارسل أغنور ابناءه الخمسة للتفتيش عن أختهم أوربا بعد ان قام زيوس بخطفها بعد ان تنكر كثور وحمل أوربا على ظهره وسبح الى "كريت". وقد حملت اوربا في الجزيرة من زيوس بثلاثة ابناء هم (مينوس ورادامانتيس وساربيدون). ويقولون ايضا ان اوربا كانت الهة الليل اذ ان أسمها من اصول سامية ومعناها الواضعة. وقد وجد في مدونة في مدينة أوغاريت السورية. وكانت مركزا تجاريا هاماً عرفها المسينيون من الاغريق قبل تدميرها في عام ١١٩٠ قبل الميلاد وتتحدث الدونة عن الالهة العروس المبرقعة التي تعرض في الغروب

وتروى الاسطورة أن أوروبا حملت الى الغرب لتزويجها وبعد أن ولدت من

زيوس تم ترويجها الى «أستريوس» ملك كريت الذي تبنى أولادها وقد أعطاه زيوس هدية الرواج تمثالاً برونرياً لرجل اسمه ثالوس للدفاع عن مملكته. ويقولون أن ثالوس كان يضرب الغرباء بحجر أو بالنار أو يعصرهم بيده. وقد أعطيت هذه الهدايا الى «فينوس» عند تنصيبه على العرش.

أيفجيني: -هي ابنة أغاممنون وقد قدمها قرباناً لتأويت الرياح في حرب طروادة وقد خلط الاغريق بين عبادتها وعبادة أرتميس ووجد ضريح يعتقد بأنه قبر أيفجيني ويقول البعض أنها كانت من راهبات أرتميس ومكلفة بتقديم الغرباء كضحايا الى أرتميس اذا القى القبض عليهم في بلاد تاوري.

أوقيانوس: النهر الذي يحيط بالأرض عند الاغريق. وهو مصدر كل المياه. ولعل هذه الفكرة الاغريقية حول المياه قد جاءت اليهم من حضارة الأنهر في وادي النيل ووادي الرافدين اذ أن الكون عندهم مثل فلك يطوف في المياه الكونية وحتى أن ثاليس الفيسلوف قال في القرن السادس قبل الميلاد أن الماء هو العنصر الأول وصنع منه كل شيء وفيه حياة. وفي القرن الرابع قبل الميلاد قال أرسطو طاليس بأن هوميروس ذكر «ان الخليقة هي جريان وحركة والاوقيانوس الاسطوري هو زوج وأخ «ثيسة» التي ولدت الأنهار وبضمنها نهر ستيكس السام في العالم السفلي.

أو دن: - اله المعركة ذو العين الواحدة في الاسطورة الجرمانية وكذلك اله السحر والالهام والموتى وهو ابن «بور» البكر من العملاقة «بيستلا». وأودن أكبر الالهة سنا وقد كتب عن صعوده الى السماء الباحث «سنوري ستورلسن» من أيسلندا في القرن الثالث عشر. وقد كتب عن فترة حكم الفايكنك ٧٥٠ - ١٠٥٠ اذ أخذ مكان اله السماء ووظائف. وأصبح «الفودر» أي أب الالهة وهو أب المقتول وسيد الرجال وذو العين المشتعلة والحكمة الواسعة واله الشحنات البرقية ومحقق الاماني وأب النصر وأودن يسمى أحياناً فودن أو (وتان) معناها الغاضب. وكان يصيب المقاتلين بالجنون فيرمون بانفسهم في حمى الوغى ويتبنى الجرحى منهم. أما «فالهالا» باحة المقتولين فكانت ممتلئة بأرواح الأبطال التي يجمعها «فالكيريز» الذي حل محل «تير» اله السماء الاندو - اوروبي وأصبح تير فيما بعد ابن أودن.

أصبح أولاد بور (أودن وفيلي وفي) هم الالهة الاعلى والمطلقة السلطة في

الاسطورة الجرمانية. وقد حارب الاخوة الشلاث «ياميز» عملاق الجليد وقتلوه فغرق في دمه كل عمالقة الجليد ماعدا (بير غلمر) وزوجته فأخذ الاخوة جثته الى التيه الابدي وعملوا التربة من لحمه والجبال من عظامه وصنعوا من دمه البحيرات والبحار. وخرج العديد من الاقزام من جسده وقد منحهم الالهة عقل وصورة انسان وسكنوا باطن الأرض والصخور وقام الاخوة بصنع السماء من جمجمة يامير حيث حملها أربعة أقزام. وأصبح عقل يامير غيوماً وتروي اسطورة أخرى أن الاخوة الثلاث وجدوا خشبتين طافيتين على ساحل البحر فمنحهما أودن الروح ومنحهما فيلي الفهم والعاطفة. أما في فمنحهما الشكل والوظائف. وقد انتهت طقوس أودن في البلدان الشمالية والجرمانية بدخول المسيحية.

ان أساطير الفايكنج مملوءة دماً وعنفاً فالدورة الاسطورية الجرمانية تبدأ بدم (يامير). أما فجر الالهة عندهم فقد بدأ بموت «بالدر» ابن أودن الثاني حيث عرف الالهة بأن الشر قد بدأ ينمو. واعتقدوا من ناحية أخرى أن أودن تجول في عوالم عديدة حيث تجول كرجل طاعن في السن بعين واحدة وعصا ولحية رمادية وقبعة للتفتيش عن الحكمة حيث رما احدى عينيه في بئر «ممر» العائدة لاحد الحكماء المعروفين ويرتبط ذلك بالعالم السفلي أو بعد الموت. وتقول اسطورة أخرى أنه احتفظ برأس الحكيم «ممر» وحفظها بالتعاويذ والأعشاب وتتحدث اسطورة أخرى عن قيامه بشنق نفسه بشجرة الدردار (الدمار الكوني)ليتعلم أسراد المعرفة.

أوديسيوس: -اسمه عند الرومان والعرب «عوليس» وكان هذا البطل الاغريقي ملك أثيكا، وهي جزيرة صغيرة في بحر إيجة. وقد شارك أوديسيوس أو «أولسيس» في حرب طروادة وحصل على لقب سسفيرس لمخططاته. ومن أهم خططه لمهاجمة طروادة تصميم الحصان الخشبي حيث خدع الطرواديون بهذا الحصان وعجلاته فأدخلوه مدينتهم الحصينة وكان الاغريق مختبئين داخل الحصان وخرجوا في الليل وفتحوا أبواب المدينة لزملائهم.

بعد تدمير طروادة بدأ أوديسيوس طريق العودة الى بلده أثيكا وطريق عودته هـو موضوع ملحمة هوميروس الشهيرة «الاوديسة» وقد نظمها في القرن التاسع قبل الميلاد. واستغرقت رحلة اوليسيس عشر سنوات رغم حماية الالهة

أثينا له وقام بمغامرات عديدة. ويروى أن بوسيدون عاداه عند وصوله الى صقلية اذ انه فقا عين ابن اله البحر بوسيدون «السيكلوب» بوليفيموس. وقابل في رحلته كلي لحوم البشر (لاستريكون). وقاوم تعاوين وسحر الساحرة «سيرجة» في جزيرتها المسحورة وأجبر الساحرة على اعادة بحارته الى صورتهم الانسانية بعد أن حولتهم الى خنازير. اضافة لتمكنه من تفادي غرق السفينة عند اقترابها من جزيرة «السايرين» وهي نساء على شكل طيور عواصف.

كما قاوم الوحش «جيلا» الذي كان يسكن في كهف في مضيق بين ايطاليا وصقلية وزار ايضاً آكلي اللوتس «لوتوفاجي» ونزل الى العالم السفلي حيث بقي عدة سنوات في جزيرة الحورية كاليبسور وعاد بعد هذه الرحلة الشاقة متنكراً الى بلاطه حيث وجد في بلاطه خمسين خاطباً من الفرسان لزوجته «بنلوبة» واقنعها وهو متنكر بقبول أي خاطب يقدر أن يلوي قوساً جباراً لانه الوحيد الذي يقدر أن يقوم بذلك وقام بعد ذلك بقتل الخطاب بسهامه القاتلة. ووجد أن المخلصين الوحيدين له هما خادمان وابنه «تليماخوس».

أوديب: - معناها الحرفي «القدم المتورمة» وأوديب ابن لايوس ملك طيبة والملكة كوجاستا، وقد علم أبوه من نبوءة أنه سينتهي على يد ابنه فرمى أوديب على سفح جبل عند ولادته وربط قدميه سوية ووجده راع وأخذه الى ملك كورنث وزوجته العاقرين وربيا أوديب مثل ابنهما.

وفي شبابه أخبرته نبوءة في دلفي بأنه سيقتل أباه ويتزوج أمه ففزع من ذلك وهرب من كورنث وقرر عدم العودة اليهما لانه كان يجهل أبويه الحقيقيين وذهب الى طيبة وفي الطريق التقى بالملك لايوس أبيه الحقيقي فقتله في معركة عن حق الشخص في المرور ودخل مدينة طيبة حيث أجاب على لغز أبوالهول «سفنكس» ولقيامه بدحر هذه اللبؤة المجنحة نصبه سكان طيبه ملكاً عليهم وتزوج جوكاستا الارملة. وبذا تحققت النبوءة بلا معرفة منه، وبعد فترة عرف بجرمه الكبير بقتل ابيه وزواجه المحرم من أمه ففقاً عينيه وهام على وجهه الى المنفى ووصل حديقة كولونوس قرب أثينا حيث خلصه «يوميندس» من حياته أما جوكاستا فقد شنقت نفسها بعد فترة قصرة.

أويزن: ــأو أوسيان «الغزال الصغير» وهو بطل ايــرلندى قضى ٣٠٠ عام

ملكاً في أرض الشباب «فان أوغ» الغامضة وفي هذه الغابة قابل مخلوقاً غريباً بجسد امرأة ورأس خنزير وادعت هذه المخلوقة أن رأسها قد تحول الى رأس خنزير بتعويدة من الدرويد ووعدته بأن هذا الرأس سيختفي حالما يتزوجها وحدث ذلك وعاشا سعيدين في أرض الشباب وأراد أويزن زيارة ايرلندا مرة أخرى فقالت له زوجته أن قروناً قد مرت على حياتهما معاً ولكن أن أراد ذلك عليه أن يركب فرساً وألا تمس قدماه الأرض ولكنه وقع صدفة فهاتت الفرس وتحول أويزن الى رجل طاعن في السن.

أورفيوس: مساعر وبطل أسطوري اغريقي وهو ابن أبولو والميوز (كاليوبي). ان الميوز هن تسع أخوات من الالهة وهن حاميات الشعر والفن والموسيقي وغيرها. وكان أورفيوس موسيقياً عظيماً وعندما يعزف تتحرك كل الكائنات البشر والحيوانات والنبات والصخور والعناصر. وقد توفيت زوجته «يوديديس» بلدغة أفعى فنزل أورفيوس الى العالم السفلي للتفتيش عنها وعزف على قيثارته التي أبكت الحديد وهيدس اله الموت وأرجع زوجته اليه. وتقول اسطورة أخرى أنه خسرها مرة ثانية ولحزنه على زوجته كره بقية النساء وانتقاماً منه لكرهه لهن مزقته مريدات وتابعات ديونيس في احدى احتفالاتهن الصاخبة. وهناك مبدأ اسمه «الاورفزم» وهو طقس اغريقي غامض وقد جاء هذا الطقس من الاشعار التي عزيت الى أورفيوس كشاعر.

أورانوس: ـقام المؤرخ هسيـود في القرن السابع قبل الميلاد بتتبع سـلالة الالهة الاغريق وأعاد نسلهم الى أورانوس وغايا اي السماء والأرض.

وكانت علاقتهما عاطفية حيث يمتد أورانوس عبر الأفق حانياً على الأرض ولكن التصاقهما أدى لبقاء الأولاد في رحم الأم مما أغضب ابنهما الأصغر كرونوس فقرر خلع والده وقطع أعضاءه وبذا انفصل عن أمه، ومن الدماء حملت غايا بالجبابرة «التيتان» بينما أصبح عضو أورانوس القطوع أفروديت. وتم نسيان أورانوس وحكم كرونوس وتزوج «ريا» وكانت فترة ذهبية حيث عاش الجبابرة. وخاف كرونوس من نبوءة بان أحد أبنائه سيخلعه. وحدث ذلك أذ ولد له زيوس وقاد بقية أخوانه ضد أبيهم ودحر كرونوس وأرسل الجبابرة (التيتان) الى تارتاروس تحت سطح الأرض.

ان قصة أورانوس تعيد للأذهان قصة الحوريين واسطورتهم المسماة «أولي كومي» وتعود هذه الاسطورة الى ٢٠٠٠ ق.م

وتقول الاسطورة الحورية أن «كومرابي» عامل أباه الطاغية بشكل أعنف اذ ابتلع جزءاً منه وحمل بالهة مخيفين بضمنهم اله العواصف «تيشوب» وأدى ذلك الى خلعه. أما هومر قبل هسيود فاعتقد أن الالهة خرجوا من الاوقيانوس. أما هسيود فاعتقد أن الفوضى الأولية في الأعماق هي من أطفال أورانوس وغايا وأن الأوقيانوس الذي يحيط بالأرض هو طفلهما حيث تلتقى السماء بالأرض.

أوردر: انتهى العصر الذهبي في الأسطورة الجرمانية عندما جاءت ثلاث فتيات من أرض العمالقة وجئن معهن بالوقت وأسماؤهن «أوردر» الماضي، و «مير داندي» الحاضر و «سكولد» المستقبل. وعرفن باسم نورنر وسكن حول بئر (أوردر) الذي يقع تحت الجذر الثالث لشجرة «الدردار» الرماد الكوني ومثلن المصير الذي استسلم له (أودن). وسماه الانكلو للساكسون «ويرد» ويعني ذلك المصير أو القدر. وقد عكس شكسبير ذلك في مسرحية ماكبث.

بالدر: معنى الكلمة الاله الذي ينزف وبالدر في الأسطورة الجرمانية كان له شهرته لجماله وحكمته وهو ابن أودن الثاني ولعله أدونيس أو آتيس أو تموز وأزوريس من أساطير غرب آسيا فعودته بعد وفاته تحدث في العالم الجديد وتخرج الأرض الخضراء من البحر بعد تهديم الالهة للأرض.

وتروي الاسطورة أن بالدر قتل بقصبة من نبات «المزلتو» وهو نبات طفيلي قدسه الاوروبيون في الأزمنة القديمة، وشجرة المزلت و تحمل أزهاراً بيضاء مثل القداح وتستخدم في الأعراس الأوروبية لحد اليوم. وقد كان القتل على يبد الاله الأعمى «هودر» وبعد قتله عمت الفوضى في مجمع الالهة واقترح الاله «فرغ» الذهاب الى الجحيم لمعرفة الفدية المطلوبة لاطلاق سراح بالدر. وكانت أرض الجحيم مظلمة ومملوءة بالأرواح المعادية للللهة وملكة الجحيم «هيل» ولديها قصر في «سليت كولد» وكانت مخيفة. ولكن بالدر انقده اخوه هيرمودر اذ دخل الجحيم على حصان أبيه أودن بثماني أرجل وقال لجميع الالهة أن يبكوه، لذا سمي بالدر اله الدموع، وقد بكاه الجميع ما عدا الاله لوكي واعتقد الالمان بأنه سيعود بالدر الله الدموع، وقد بكاه الجميع ما عدا الاله لوكي واعتقد الالمان بأنه سيعود

من جديد.

بيستياريس: -مجموعة من الحيوانات والاشياء الاسطورية وقد ظهرت في القرون الوسطى وأشهر هذه الحيوانات هي وحيدة القرن «يونيكورن» مخلوق بقرن واحد وتعجب بها العندارى لانها تمثل رمز الطهارة. أما الحيوانات المخيفة فهي أفعى سامة طولها ستة إنشات اسمها (باسلسك) وتنفث نفساً ساماً وقد سكنت الصحراء. ومن المجاميع الاخرى (يوناكون لاسيوي) برأس ثور وجسد حصان.

بسور: معناها الوليد في الاسطورة الجرمانية وتروي الاسطورة أن البقرة الأولى (أودوملا) أو المقدمة للأغذية لحست صخوراً جليدية لحجود ملح فيها وفي الماء ظهر شعر انسان ذكر وفي اليوم الثاني رأسه وفي اليوم الثالث أصبح رجلاً كاملاً وكان بوري أو المولود وقد ولد جميلاً قوياً طويل القامة وجاءه ولد سماه بور الذي تزوج بيستلا ابنة عملاق الجليد وولد لهم ثلاثة أولاد هم أودن وفيلي وفي. وقد قتل الأولاد الوحش «يمير» الذي كان يعيش على حليب البقرة المقدسة «أودوملا» ومن جثة «يمير» خلقوا العالم ومن دمه اغرقوا بقية عمالقة الحلد.

بوريس: -ريح الشمال كما سماها الاغريق. وقد عبر كل من الاغريق والرومان الرياح. وكانت مكانة بوريس مرتفعة لانه حطم الاسطول الفارسي في معركة (أرتميسيوم) في عام ٤٨٠ قبل الميلاد.

بران: بران هو ابن (فيبال) في الأساطير الايرلندية وهو البطل الملكي في الملحمة الايرلندية التي كتبت في القرن الثامن ميلادي تحت عنوان رحلة بران ومغامراته.

والايرلنديون مولعون بالرحلات البحرية ولديهم نوعان من المغامرات واحدة على اليابسة والأخرى للمغامرات البحرية وزيارة جزر العالم وأقاصيص بران تتضمن النوعين. اذ تتحدث الملحمة عن امرأة غريبة الشكل فهي كساق شجرة مغطاة بالزهور البيضاء وتسكن خلف البحر. وتتحدث الاسطورة عن زيارة بران الى جزر أكبر من ايرلندا ونساؤهم جميلات وموسيقاهم عذبة والعالم الذي اكتشف بران في رحلات لايعرف الحزن والمرض والموت. واحدى زياراته

كانت الى جزيرة الفرح وجزيرة النساء ولم يقتنع بران بالعودة الا بعد أن أقنعه رفيقه لأنه حن لوطن وعندما وصل الى ايرلندا لم يعرفه أحد فرحل ثانية بينما قفز رفيقه الى الساحل وتحول الى كومة رماد.

بريس: ملك ايرلندا الاسطوري ابن ايلاثا أمير شعب فوموار وهم جنس بيد وساق واحدة، وقد تزوج امرأة من شعب آخر من شعب تواثا والذين عبدوا الالهة «وانان» وقد أنجبا ولدا سمياه «أيوجايد» أي الجميل وقد نما بسرعة واسم بريس الثاني هو «غورمان» أو الابن المطيع وقد وافق شعب أمه من التواثا في مملكة ايرلندا على تنصيبه ملكا ولكن بريس لم يكن وفيا اذ جعل شعب التواثا يعملون باعمال يدوية واضطهد الناس العاديين فخلعوه وهرب وأنشا جيشا جباراً من الفوموار، وحدثت معركة كبيرة هي معركة «ماك تويرد» وانتصر شعب التواثا. ولعل الاسطورة تعكس الصراعات بين القبائل النازحة الى ايرلندا فعندما وصل التواثا قاموا بحرق مراكبهم وسفنهم للاستيطان في الجزيرة.

بان : \_ وهو إنسان بقرن، وساقي ماعز. وقد عبده الاغريق القدامى وهو ابن هرمز وقد أحبه ديونيسيوس اله الخصب. وقد ولد (بان) في أركاديا وهي أرض رعوية في وسط البليبونيس. وكان بان يلعب في الاماكن المقفرة والكهوف التي فيها أشباح وكان نشطاً ولكنه يثور بسرعة خاصة اذا أزعجه أحد في قيلولته، وعندما نفخ في قوقعة خلق فوضى، اذ قاد زيوس الالهة ضد كرونوس والجبابرة «التيتان» وكان (بان) مثل بقية سكان الأولمب يطارد العذارى والحوريات، وقد طارد أيكو. ويقولون أنه توفي ابان حكم الامبراطور طيبيريوس ١٤ ٣٧٦ ميلادية. تقول الاسطورة أن سفينة كانت مبحرة بين اليونان وايطاليا ورست في جزيرة باكسوس وصرخ صوت من الساحل ثلاث مرات تموز \_ تموز \_ تموز وكان اسم قبطان السفينة تموز فأجاب القبطان وقال الصوت «أن بان العظيم قد توفي» فصرخ القبطان وسمعوا صوت بكاء عال وعند وصول القبطان الى الساحل دعاه الامبراطور والاساتذة وقرروا بعدها بأن المقصود لم يكن الها بل شيطانا بنفس الاسم. والظاهر من ذلك أن البحارة كانوا يقومون بطقوس ومراسم عزاء الى الونيس أو تموز.

بيرسفونة: -اسمها في ايطاليا (بروسيربينا) ملكة العالم السفلي وقد

خطفها هيدس ابن كرونوس ورباها حيث كانت تلعب مع بنات المحيط أوقيانوس الدائري الشكل وتقطف الازهار في حقل معشب. وقبل خطفها قامت الالهة الام بزرع مئة نرجسة لارضاء اله الموت وأنحنت بيرسفونة لقطفها فضرج هيدس وخطفها الى باطن الأرض عالم الموتى. وعلى حين غرة جفت ينابيع الخصب وماتت المزروعات ولم تتكاثر الحيوانات ومست يد الموت البشرية. وقامت أم بيرسفونة «ديمتر» عند الاغريق و «سيرس» عند الرومان بالتجول في الأرض حاملة مشعلين في يدها ولم تأكل أو تغسل تفتيشاً عن ابنتها المخطوفة. فتدخل زيوس عند أخيه وطلب منه اطلاق سراح العروس المخطوفة إلا اذا قالت كلمة أو قامت بعمل يدل على رضاها بهذا الخطف ويقولون أنها أكلت رمانة من حديقة هيدس وبذا قالوا أنها وافقت على تقسيم وقتها بين أمها وزوجها. ويمكن أن تكون بيرسفونة موجودة قبل الاغريق تحت اسم «كور» الفتاة وكانت هي قوة النمو في البذرة نفسها وهي امتداد لأمها. واختفاؤها لايضاهيه شيء سوى الفرح بعودتها الى الأولم.

وكانت الاسطورة تمثل كدراما في (اليوسس) قرب أثينا خلال الصيف بعد الحصار. ومثل الذرة المخزونة تختفي الالهة وتجري لها طقوس زواج مقدس مثل طقوس الخصب في غرب آسيا.

بيرسيوس: -بطل اغريقي ابن الاميرة (داناي) من اغريق وزيزس، وقد جاء لها زيوس كرذاذ ذهبي. وقد قتل بيرسيوس الميدوزا وقدم رأسها الى الالهة أثينا حيث اعطته درعاً عن شكل مراة لكي لا ينظر للميدوزا عند قتلها.

بيرونو: - اله الرعد القديم عند السلافيين وكان له مركز عبادة في كييف حتى القرن العاشر ميلادي. وكان مشابهاً لاله الجرمانيين (ثور) مما يدل على وجود تأثير جرماني. ولعل الاله جاء من طقوس محلية في روسيا حول الصاعقة واسمه مرتبط بشجرة البلوط والغابة. وتجري طقوس انزال المطراذ تقوم فتاة عذراء مغطاة بالزهور بالدوران في حلقة وتدعو أن ينزل عليها ندى بيرونو وكانوا يجسدونه كرجل ينحت من الخشب مع رأس فضي وشوارب ذهبية.

بوسيدون: -أحد الأعضاء الرئيسيين في مجمع الالهة الاغريق وهو ابن كرونوس وريا وأخو زيوس وهيدس وكان حاكماً لأمواج البحر ومعرضاً لنوبات غضب عارمة وكان يركب في الأعماق في عربة تجرها خيول بحر ذهبية رائعة وفي

يده حربة. والحربة سلاح يمكن أن يجعل مياه البحر هائجة كالعواصف التي تجتاح بحر إيجة. وكان بوسيدون متقلباً ومستقلا برأيه وزوجته الهة البحر أمفتريت. وتقول اسطورة انه بنى سور طروادة مع أبولو. وفي الأودية التي نظمها هوميروس في عام ٨٥٠ قبل الميلاد صور كعدو الى أوديسيوس «عوليس» وكان يسبب الزلازل وسمى من يهز الأرض. وقد عرفه الرومان بإسم نبتون.

بريام: حملك طروادة المسن خلال حصارها وتدميرها من قبل الاغريق. والظاهر أن المعركة وقعت في القرن الثالث عشر قبل الميلاد. وتقول الاسطورة أن الحرب وقعت نتيجة هرب هيلين ابنة زيوس ونيمسس الى طروادة. وكانت هيلين زوجة مينلاوس ملك سبارطا ولكنها هربت مع باريس أحد أبناء بريام.

ساعد بريام في مقتبل حياته الفرجيين في حربهم ضد الأمازونيات وهن شعب من المقاتلات يسكن في أطراف العالم. وعندما وصل الاغريق الى سواحل طروادة كان بريام شيخاً ولم يشارك في الحرب وقاد ابناءه الطرواديين خاصة هكتور الذي بارز أخيل، وعند سقوط المدينة قتل بريام على يد بريخوس ابن أخيل. أما هيلين فقد رجعت مع زوجها مينيلاوس الى سبارطا وعاشت بهدوء لحين وفاتها. ويقال أنها تركت زوجها لتعيش مع أخيل في العالم السفلي. أي بعد موتها.

بروميشوس: - معناه الحرفي قبل التفكير وهو اله النار عند الاغريق وصديق للبشرية وهو ابن العملاق (لابيتوس) والحورية (كليمنة) وأخو أطلس ومينوثاوس وأبيمثيوس المعادين لزيوس. وقد انتصر بروميثوس بتحمل تعذيبه ولم يكشف سر الاحداث القادمة اذ كان يعرف أنه اذا جاء لـزيوس طفل من الهة البحر يثتس فان هذا الابن سيخلع أباه زيوس كرئيس للالهة. وانتقاماً قام زيوس بضرب منوثيوس بصاعقة وأجبر أطلس العنيد على رفع الأرض وأعطى «باندورا» الكوارث الى المجنون أبيموثيوس وربط «بروميثوس» الهادىء بسلسلة على صخرة وياتي نسر يأكل كبده الذي يتجدد كل يوم ويعود الكبد من جديد في الليل. ويقولون أن هرقل أنقذ اله النار المعذب «بروميثوس» دون موافقة الهة الأولمب.

وقد كتب هسيود في كتابه «ثيوغوني»الذي كتبه في القرن السابع قبل الميلاد بأنه كانت توجد خمسة أجناس في خمسة عهود مرت بالعالم وهذه العهود

العهد الذهبي وعاش فيه رعايا الالهه كرونوس القانعون وفي العهد الفضي أصبحوا خاطئين بواسطة بروميثوس. ثم جاء العهد البرونزي الذي شهد عنفاً وعاش فيه أتباع أريس اله الحرب وهم محاربون وقد كتب عليهم بعدها العيش في العالم السفلي. وأخيراً عصر الحديد وهو العصر الذي عاش فيه هسيود وغيره ويعتقد أن هذا الجنس لن يتوقف عن التهديم حتى يمحوه زيوس مثل العهود السابقة. أما الأرض فكانت ثرية وخرج منها الانسان وسحبت هذه الثروة من زيوس بعد أن علم بروميثوس البشركيف يغشون الالهة ولم بقدموا الضحابا وكذلك سرق بروميثوس النار ويقولون شعلة منها أما من موقد الهة الأولمب أو من الحداد هنياستوس وقد رد زيوس على هذه السرقة المهمة للمدنية والبشربارسال الموهوبة «باندورا» حاملة صندوق الشرور وقد صحبها هفياستوس بناء على طلب من زيوس ورغم تحذيرات بروميثوس الى أخيه أبيميثوس بعدم قبول الهدايا فقد تقبّل أخوه باندورا وصندوقها أو جرتها وقد خرجت من الجرة كل الشرور التي عرفتها البشرية وبرز الفرق بن البشر الفانين والالهة الخاليدين. وقد حمل بروميثوس معه مظهرين متناقضين كمساعد للالهة فرغم أن النار كانت هديته للبشرية فان ثمنها كان التقدم العلمي والالام والتهديم الذي حملته معها في العصر الحديدي. ولكن بروميثوس يبقى رمزاً للارادة التي لاتقهر ضد قوة أعلى منه فهو صغير ويتعذب الى الابد ولكنه واثق من انتصار قضيته.

تاليسن: الساحر الشاعر من ويلز عاش في القرن السادس في عهد رؤساء القبائل وأصبح تاليسن الملك آرثر في القصص الرومانسية بعد ذلك العصر وأسطورته وقصائده موجودة في «مابنوجيون» ويقال أن الساحرة (كاردوين) أعدت في قدرها مرة مشروباً سحرياً وبعد عام من الغليان أصبح ثلاث قطرات سحرية ومن يشربها يقدر أن يعرف أسرار الماضي والحاضر والمستقبل وحصل أن شربها (غوين باخ) الصبي الذي كان يراقب النار تحت القدر حيث سقطت قطرة على أصبعه وضعها في فمه فأدرك الخطر وهرب وطاردته الساحرة كاردوين بلا هوادة. وبعد تحولات عديدة تمكنت الساحرة من تحويل نفسها الى دجاجة لتأكل غوين الذي حول نفسه الى حبة حنطة. ورمي في البحر واصطيد في شبكة سمك فسمي تاليسين لانه كان لامعاً. وقد أسكنت معرفته بالغيب الملوك والشعراء والناس العادين وقال: أنا قديم وجديد لقد توفيت وعشت أنا تاليسن.

تاوتيس: -اله الحرب عند السلتيين وكان يعبد بتقديم الضحايا البشرية في بلاد الغال واسمه قد يعني قبيلة ففي اللغة الغالية فان تاوتا هي قبيلة وفي الايرلندية تاوثا وصفة تاوتيس عامة لاتخص إلها واحداً فاذا كان تاوتيس فتعني الاله مارس اله الحرب عند الرومان.

تنيا: - اله العواصف لدى الاتروسكيين وهو مرادف لجوبتر وزيوس. وقد أدخل عليه اسم جوبتر فأصبح تنيا - جوبتر في عهد الاتروسكيين.

قرستان: ـ اعتبر التروبادور «الشعراء المتجولون» في فرنسا في القرون الوسطى ترستان بأنه المحب المثالي. وقد جاءت الاسطورة ترستان وأيزولدة من بريتاني ولكنهاتعود الى كورنويل وويلز وإيرلندا وأسكتلندا من عهود غير معروفة. وكان الخطف والاغراء من المواضيع المحببة في الاسطورة السلتية.

فسيوس: ببطل اسطوري اغريقي وقد أضفى عليه سكان أثينا صفات عديدة وفي عصره بدأت الديمقراطية اذ تم خلع الطغاة وحرر ثسيوس مواطنيه من الارهاب وأنهى الاحتلال الأجنبي ومن أشهر أعماله قيامه بذبح الوحش «مينوتاور» وهو رجل برأس ثور كان سكان كريت يطعمونه سبعة فتيان وسبع عذارى أثينيات في كل عام.

وقد ساعدت تسيوس الأميرة (ارديان) من كريت، اذ أعطته خيطاً أمسك به عندما دخل في تيه دايدالوس «الليبرنث» وقتل الثور وساعده الخيط على ايجاد طريق الخروج. ولعل القصة ترمز الى صراع الثيران في جزيرة كريت. ومن أعمال تسيوس دحره للامازونيات وأسر ملكتهن «أنيتوب». كما اتحد مع ملك «ثيسالي» ضد السنتور وهم خيول على شكل رجال ونزل الى العالم السفلي وخطف بيرسفونة ملكة الموتى.

وقد تخلص تسيوس من عالم الموتى بتدخل من قبل هرقل. أما في معركة «الماراثون» في عام ٤٩٠ ق.م فان البطل الراحل ساعد سكان أثينا ضد الغزو الفارسي.

ثور: عندما قبل السكان الانكلو ـ ساكسونيين بالتقويم الروماني في عام ٣٠٠ ق.م سموا اليوم الخامس من الاسبوع (ثور نزرداغ) أي الخميس نسبة

للاسم السلاتيني «جوفيس ـ ديز» أي يـوم جوبتر. وكان الاله ثـور نا شعر أحمر وحاد المزاج وهـو نسخة من الـه الرعـد الأندو ـ أوروبي ومرادفاه كانا جوبتر زيوس وأندرا اله الحثيين للمناخ. كان ثور عدوا لعمالقة الصقيع ولكن شهيته مثل العمالقة. وقال السكان الذين عبدوه أن ماعزين تجران عربته في السماء واسمهما «توث كرندر» وتـوث كناش» وكانت أسلحت المطرقة السحرية، وفي الحقيقة الصاعقة، وقفازاً حديديا للقبض على المطرقة وحزاماً عريضاً يمكن تكبير حجمه. وقد كتب أدام بريمن في وصف ثلاث الهة عبدوا في أبسالا وكان ثور أعظمهم اذ يقف في منتصف ساحة المعبد مع «ودان» و «فركو» وكالـه يسيطر على الـرعد والبرق والرياح والهواء ويتحكم بالطقس والمطر والخصب. وعند حدوث طاعون أو مجاعة تقدم له القرابين.

ومن أشهر الرحلات رحلة لوكلي مع ثور الى أرض العمالقة لقتل عملاق الصقيع «فاستي» وكان من الضخامة بحيث نام الالهان لوكلي وثور في ابهام قفازه حيث ظنا أنها غرفة نوم، وعندما ضرب ثور العملاق على رأسه بالمطرقة أفاق فاستي من النوم وظن أنها ورقة شجر وأزال المطرقة عن جبينه. وبعدها دخلا المدينة وفي داخل المدينة العظيمة فشل ثور ورفيقة لوكلي في العديد من المبارزات اذ طرحته أرضاً امرأة طاعنة في السن. وعندما عادا الى بيتهما عرف الالهان بأن العمالقة اختلقوا المدينة من الوهم لايهام ثور ورفيقه.

تروي اسطورة اخرى عن سفر ثور مع العملاق هيمر لصيد ثعبان البحر «جومو نغاندر» وقد أمسكت سنارة العملاق الضخمة برقبة الوحش البحري وكاد ثور أن يدفع ثمن المباراة لولا أن الأفعى الوحش خرجت من البحر فخاف هيمر وقطع السنارة وهرب.

وتروي الأساطير عن ازعاج العمالقة له اذ أزعجه العملاق «هرونغيز» حيث استدعي الاله من وقت راحته وكان يصطاد وطلب منه عمالقة الدول الاسكندنافية بعد أن تحولوا الى أقزام، أن يصبح الههم لمحاربة العملاق الحجري «هرونغيز» الذي كان يطارد أودن.

وكانت المطرقة هي السلاح الوحيد لحماية الالهة من العمالقة. وتوجد في مجموعة من القصائد الايسلندية الملحمية المسماة «ايراس» وترجع الى عام ٩٠٠

حيث يروي «شرميسكفوا» عن سرقة العمالقة للمطرقة فخبأوها في باطن الأرض وقد أبلغ ثرمر ملك عمالقة الصقيع الآله لوكلي بذلك ولكن اشترط عليه أن يرجعها اذا زوجه من الآلهة «فريا» وقد رفضت فريا الزواج فتنكر الآله شور بزي إمرأة ورافقه الآله لوكلي على أنه وصيفتها. وفي حفل الزواج فزع العملاق شرمر عندما رأى العروس التي أكلت ثوراً كاملاً وثماني أسماك سالمون وشربت ثلاثة من براميل الخمر وأكلت كل الحلوى. وقال لوكلي لطمأنة شرمر أن العروس لم تأكل منذ اسبوع لفرحها بالزواج فاخرج ثرمر المطرقة فأخذها ثور وقتل جميع العمالقة الحاضرين. ونجح اله الرعد بالانتصار على العمالقة. ثم حدث صراع آخر قضي فيه على (جودمونغادر).

جوجوليان: -بطل ايرلندي نصف اسطوري ويقولون أنه عاش في القرن الأول الميلادي وأبوه هو «لوغ» من رؤساء قبيلة «التواشا». وقيل أنه كان وسيماً للغاية وتحبه النساء ولكن يتصول الى شخص قبيح في أرض المعركة اذ يرتجف ويقف شعر رأسه مع نقطة دم على كل شعرة. ويخرج من تاجه دم أسود على شكل دخان. وكان محارباً عنيفاً وقد حاصر في أحد الايام قلعة «أميان ماجا»، وخرجت من القلعة مائة وخمسون امرأة عارية وبأيديهن أوعية ماء وعندما حول نظره عن الحصار للتفرج عليهن رمين عليه ماء بارداً ومغلّياً واستسلم البطل وانقذت القلعة.

ان أبطال ايرلندا القدامى كانوا حادي المزاج وصيادين ماهرين وكانت أعيادهم وحروبهم تجري على مستوى خارق، ولكن جوجوليان لم يقارن بأحدمنهم اذ حارب وحيداً وقتل الوحوش بضربة واحدة. وقد أثرت قصص جوجوليان على التقاليد المتعلقة بالملك أرثر في ويلز وبريتاني وانكلترا.

جوج ماجوج: -شكل اسطوري محفور في التلال الطباشيرية قرب كامبرج رغم عدم معرفة العصر الذي تعود اليه هذه النقوش التي تعود الى العصر قبل السلتي. وتوجد ايضاً تماثيل منحوته في تلك التلال في جنوب انكلترا ولعلها مرتبطة بطقوس الخصب في الأزمنة الغابرة وقد منع قانون صدر في عهد الملكة اليزابيث التلاميذ من اقامة احتفالات قرب جوج ماجوج. وقصة وجود شعب من العمالقة قديمة في انكلترا اذ كتب السر «جيوفري مون ماوث» في القرن الثاني عشر

ميلادي في كتابه عن التاريخ بأن جزيرة بريطانيا كانت مأهولة بجنس من العمالقة وقد انقرضوا ماعدا اثنين اذ قام السكان الطرواديون بقيادة قائدهم بروت بقتلهما وإسم بريطانيا جاء من بروت قاتل العمالقة.

جانوس: ـ اله روماني قديم ينحت بوجهين وينظرون اليه بشكل مختلف وفي معبده بابان يفتحان في زمن الحرب ويغلقان في زمن السلم. ويمكن أن يكون جانوس مرتبطا بغنائم الحرب لأن الجيوش كان عليها المرور من البابين قبل بدء الحملة. والمدخل فيه جانبان يمثلان نتائج الحرب إما الاندحار أو النصر.

وارتبط جانوس بالمؤسسة العسكرية واعتبر بدء السنة وكان شهر كانون الثاني «جانوري» مقدساً له ويجسد ايضاً بأربعة رؤوس لتمثيل الفصول الأربع وكان من المفضلين لدى الرومان.

جيسون: -بطل اغريقي اسطوري ورئيس فرقة «الارغونوث»، وهم البحارة الشجعان والأقوياء البنية البذين أبحروا الى كولجس في السفينة «أرغو» للحصول على الفروة الذهبية وقد عبر جيسون بحر العجائب وقام بأعباء صعبة وقتل التنين البذي يحرس الفروة. ويعود الفضل في نجاحة الى السحر البذي مارسته الأميرة «ميديا» من كلوج، وقد تزوجها جيسون بمساعدة الالهة أثينا، وعند عودة السفينة مسرعة الى أثينا اقترحت ميديا تقطيع أخيها الى أوصال ورميه في البحر لتؤخر مطاردة أبيها ملك «أتيس» لها مما دفع الكلوجيين لجمع القطع في البحر لتؤخر مطاردة أبيها ملك «أتيس» لها مما دفع الكلوجيين لجمع القطع المناثرة لدفنها. وعند عودتهم الى اليونان أقنعت ميديا بنات الملك «بلياس» بتقطيع أبيهن الى قطع وغليه لاعادة الشباب اليه وانتظرن بلا نتيجة ويقولون أنها قامت بذلك انتقاماً لمقتل أبي جيسون. وبعد سنوات هجرها جيسون وأحب (كلوس) وانتقمت ميديا بقتل ضرتها وأبنائها ومات البطل بسقوط قطعة خشب من السفينة «أرغو» على رأسه ومعنى اسمه هو المداوي وارتبطت ميديا بالتشويه. وقد حيكت الأساطير حوله.

جونو: -زوجة جوبتر اله الرومان وملكة السماء واصلها غير معروف. ويمكن أن تكون الالهة الأم عند الرومان. وكانت تعبد في روما مع جوبتر و «منيرفا» الهة الحكمة. وكانت مسؤولة عن الحمل والولادة والزواج وشهرها هو (جون) حزيران واعتبر شهراً مناسباً للزواج. أما في مدينة (في) فسميت «ريجينا»

الملكة ثم أصبحت فيما بعد رديفة هيرا الاغريقية.

جوبتر: رئيس الالهة الرومان. وقد عبده الرومان مع جونو ومنيرفا في معبد كابيتول في روما. وقد أجرى له الملوك الاتروسكيون طقوسا عظيمة رغم أن الههم كان اسمه «تنيا» وقد ارتبط جوبتر في البداية بالعناصر والدورة الزراعية ثم تطورت عبادته وأصبح حامياً للشعب الروماني وأضيف اليه لقب الرعد والقائد الأعلى والخارق والمنتصر وخاطف الغنائم. وأصبح مثل مردوخ عند البابليين.

أما «مارس» اله الحرب فانه تخصص بالحرب وترك الزراعة وتحت إسم جوبتر (كابيتولينوس) فكان يترأس الألعاب الرومانية، ثم جاءت عبادة الامبراطور لامتحان ولاء الشعب وكذلك كدين رسمي في روما. وتقلصت أهمية جوبتر رغم أن الخونة كانوا يرمون من صخرة ترابيون في تل كابيتوليني ثم تحولت وظيفته الى تقرير مصير الانسان. وعندما دعا شيشرون في عام ٣٤ قبل الميلاد للعودة الى الجمه ورية بدلاً من الامبراط ورية قطعت اطرافة. وقد استمرت عادة عبادة الامبراطور الى عام ٣١٢ ميلادية عندما اعتنق الامبراط ور قسطنطين المسيحية وانتهى عصر عبادة الاصنام.

دايدالوس : وهو حرفي اغريقي شهير اذقام بأصر من ملك كريت مينوس " بتصميم وبناء قصر التيه «ليبرنث» وقد اختبأ في التيه الوحش الخرافي «مينتاور» نصفه رجل ونصفه ثور وقد ولد هذا المخلوق العجيب نتيجة وقوع "باسيفي " ملكة كريت في حب ثور بحري. حيث طلب الملك مينوس من الاله بوسيدون اعطاءه اشارة عند تنافسه مع اخوانه على العرش، فخرج من الامواج ثور أحبته باسيفي ملكة كريت حبا جارفاً مما دعاها للدخول في جسد بقرة برونزيه لاغوائه وكانت البقرة من اعمال الفنان الحرفي دايدالوس. وتقول الاسطورة ان مينوس سجن دايدالوس في قصر التيه لانه أفشى السر وتمكن الثاني من الهروب بعد ان صنع أجنحة له ولابنه "أيكاروس" وقد حذره أبوه من الطيران عالياً قرب الشمس ولكن أيكاروس لم يسمع نصيحة ابيه فذاب الشمع عند تحليقه عالياً وسقط في البحر بينما وصل دايدالوس الى صقلية.

داكدا: - اله الخير عند الايرلنديين القدامي وهو اله الحياة والموت. وعنده عصا يقتل بأحد رؤوسها تسعة ويحييهم بالطرف الاخر للعصا. وكان داكدا شيخ

"التاوثا" وقد ساعد هذا الشعب الاسطوري في معركة "ماغ توريد" الثانية ومن اسماء داكدا، النار، الاب، سيد المعرفة، الله السحر ومن ممتلكاته قدر كبير وخنزيران احدهما يشوى دوماً والثاني ينمو ولديه اشجار دائمة الخضرة والثمار.

وابنته اسمها (بريجيت) آلهة النار والخصب والماشية والشعر وتظهر في الكتابات الغالية تحت اسم برجندو. وقد اضفيت بعض صفاتها خاصة الكرم على القديسة "سانت برجيت" ٣٠٤ - ٢٣٥ ميلادية التي قامت باعطاء ممتلكات أبيها الى الفقراء ويحتفل بالقديسة في يوم عيد الربيع القديم.

دانان: ـهي ام الالهة الايرلنديين القدامي وحامية شعب التاوثا السحرة من الدرويد وكان لدانان علاقة بالانهر ورديفتها في الهند هي دانو «ماء السماء» ونفس جذر الكلمة موجود في الانهار الاوربية مثل الدون، دبنير، دينسيتر، دونوي ـ وشعب التاوثا يسمى "تاوثا دانان" أوشعب الالهة دانان وقد سيطر شعب التاوثا قبل مجيء شعب (مل) وقد اعطي لشعب التاوثا التلال ومناطق الجنيات المسحورة وقد ارتبط شعب التاوثا بالرجال الصغار في قصص الجنيات والسحرة.

ديمتر: السمها ديمتر عند الاغريق و "سيريس" في روما وهي آلهة الخضرة والثمار خاصة الذرة وكان لها عدة عشاق منهم زيوس وبوسيدون وعندما طارد بوسيدون ديمتر كانت الثانية مشغولة بالتفتيش عن ابنتها المخطوفة "برسفونة" مما جعلها تحول نفسها الى مهرة وتتجول بين الخيول للتخلص منه ولكن بوسيدون عرف بالخدعة فحول نفسه الى مهر وكان ابناؤهما من هذا اللقاء ابنة غامضة وفرسا أسود. اما برسفونة فابنة ديمتر من علاقتها بزيوس رئيس الالهة. وحسب التقاليد الاورفية فيه الابنة المتوفاة التي تبعث. وطقوس اورفيوس من الطقوس الاغربقية الغامضة.

وهناك خرافات حول علاقة ديمتر بزيوس اذ حولت نفسها الى افعى وكذلك فعل زيوس.

وأنجب الاثنان برسفونة ودينيوس.

عبد الاغريق ديمتر. وقد بدأ جدهم "تربتو ليموس" احتفالات

"اليوسس" ويعتبره الاغريق جدهم الذي اخترع المحراث والزراعة وصدوره الفنانون على شكل شاب يركب عربة ويحمل محراثا وأذناه عرنوصان من الذرة. ويمكن ان يكون تربتوليموس الها للحرب وتتمثل الطقوس اليوسية الغامضة بانهم شعب ديمتر ويعنون بذلك الموت.

دايز آري: -يوم الغضب: انشغل المسيحيون في القرون الوسطى بنهاية العالم وأعتقدوا بيوم القيامة ويتبعها الالف الجديد. وقد تنبأ العديدون حول نهاية العالم حيث يعتقدون بانتشار الطواعين والاوبشة والزلازل وقد قسم احدهم وهو "جواكيم من مدينة فوار" "١١٤٥ - ١٢٠٧" ميلادية اذ قسم العالم الى عهود وقال في عام ١٢٦٠ سيكون عهد الروح الذي بدأ بالقديس بندكت (٤٨٠ - ٥٠) وبعدها سيحدث حدث جديد اذ سيأتي عدو المسيح «انتي كرايست» وأخر ايام الغضب. وقد اشرت كتاباته على العقل الاوربي في القرون الوسطى وبعدها يأتي حكم كنيسة روما في عالم مثالي لا يحتاج الى رجال دين أو خبز الغفران.

ديونيسيوس: -اله الخضرة الشاب في الاسطورة اليونانية وكذلك الخمرة والنشوة. وهو ابن زيوس من سيميلي وهي أميرة من طيبة واسمه "المعربد" او الاله بقرني ثور اذ يتجسد كثور مخصب ممتلىء عنفوانا، وقد طلبت امه من زيوس ان يأتي اليها على هيئته الحقيقية فجاءها زيوس على شكل برق لانه البرق فتحولت الى رماد، وقد انتشل من بقايا الرماد ابنه الطفل الذي لم يولد بعد ورباه. وتدعي كل من منطقة تراقيا وفرجيا انهما اماكن لولادة «ديونيسيوس». ولكن الاعتقاد سائد بان عبادته قد جاءت من كريت الى اليونان، وقد رفض سكان طيبة عبادته فاصيبوا بالجنون وسمي ايضاً ديمتور اي عنده والدتان. والرجل المرأة في الشجرة، وأكل اللحم النيء، وكان رئيساً لأتباعه من السكارى الذين يدخلون في غيبوية عند احراء الطقوس له.

وتوجد قصة اخرى حول ولادته وهو ان "ريا" الهة الارض حولت نفسها الى افعى وكذلك فعل زيوس وتزوجا وولدت لهما بسرسفونة التي تزوجت بدورها اله العالم السفلي "هيدس"، وقام زيوس كرئيس الهة بتزوج برسنونة فولد لهما دينيسيوس . ان الافعى كانت رمزاً دائماً للارض والمياه وكما ان النهس ينحدر في مجراه كذلك الافعى على الارض وتسكن الارض وتخرج من باطنها كالمياه ويمكن

للافعى أن تدخل الى القبور وأن تغييرها لجلدها دليل على تجدد الحياة.

وكان ديونيسيوس من الالهة المحبوبين وأغلب اتباعه من النساء ويسمين "مينادا" وكن يقدمن له الرقصات بنشوة في الجبال ويقمن بمص الدماء، ولكن مراسم ديونيسيوس حولت الى مراسم فصلية وتمثيليات درامية، ولكن وحشية "ديونيسيوس" كان له تأثير عميق على الاسطورة الاغريقية ومن أشهر التراجيديات حوله هي تراجيدية "بينثيوس" ملك طيبة اذ حاول ايقاف عبادته ولكن اتباعه من "الميناد" مرقنه اربا وكانت قائدة هذه المجموعة المتوحشة أمه. وقد ارتبط ديونيسيوس بالخمرة ولكنه لم يكن مثل رديفه الروماني باخوس الها للخمرة فحسب. وفي عام ١٨٦ قبل المسيح اصدر مجلس الشيوخ الروماني قوانين قاسية ضد طقوس ديونيسيوس وقد اعدموا الافا قبل ان ينصب الاله باخوس وتنتهي عبادة ديونيسيوس.

ديوسكوري: ـ اولاد زيوس وهما "قسطور" و "بوليد يوسس" وسماهما هومير أخوي هيلين حيث انقذاها من مدينة أيتكا بعد أن خطفها تسيوس هناك وكان الاثنان من "الارغونوت" وفي حملة الارغونوت الشهيرة قتل بوليديوس أميكوس ملك المتوحشين من البيبرس بيده المجردتين. ومن مغامراتها الاخرى محاولة خطف ادت لقتل قسطور.

تدعي الاسطورة انهما كانا من الخالدين وكانت طقوس ديوسكوري مهمة عند الاسبارطيين اذ ترتبط عبادتهما بالملكية المزدوجة. وقد قدسهما الرومان تحت اسم قسط ور وبولوكس حتى القرن الخامس قبل الميلاد اذ يعتقدون بانهم يساعدون الرومان في معاركهم.

درويد: -نظام سلتي رهباني قديم. وكان الدرويد مجموعة من الاساتذة والمتنبئين والسحرة ويرتبط اسمهم بشجرة البلوط أو الدروس "Dtus". وقد ذكر يوليوس قيصر انهم كانوا يجتمعون سنوياً في مكان كان مركزاً للغاليين وان لديهم زعيما. ولا يوجد شيء عنهم وعن طقوسهم سوى ما ذكره كاتب روماني أخر اذ كتب عن طقوسهم انهم يجتمعون في وقت تنبت فيه نبته المسلتو وهو نوع من النباتات الطحلبية تستخدم ورودها البيضاء "مثل القداح" الى اليوم كأكليل في الاعراس أو حول البلوط ويتسلق الدرويد شجرة البلوط بملابس بيضاء ويقطع

من نبتة المسلتو بمقطع أو مقص ذهبي غصناً ويمسكونه بعد سقوطه على عباءة بيضاء ويقدمون ثورين ابيضين كقرابين ويبدأ الاحتفال ويبقى هذا الطقس ونظام الرهبنة عند الدرويد غامضاً لعدم تدوينه.

رادامنتيس: -اسم وجد قبل الاغريق. وفي الاسطورة الاغريقية فهو ابن زيوس وأوربا واخو مينوس وساربيدون وبدلاً من الشخصيات التي نزلت الى العالم السفلي فان رادا منتيس ذهب الى اليسيوم. وقال هو ميروس انها جنة تقع في الغرب على ضفاف بحر أوقيانوس. اما فرجيل فقد ذكر في الانيادة بانه حكم تارتاروس وهو خليج ضبابي تحت الارض وكان مثل مينوس قاضياً عادلاً ويقولون انه جاء الى بيوتيا بقصب جيد صنع منه الناي.

روميلوس: حمؤسس روما الاسطوري وملكها وكان روميلوس وروموس ابناء مارس الله الحرب وعذراء من معبد منيستا (ريا سلفيا) حيث الجبرها مارس على الزواج. وقد ارسل الطفلان في قارب صغير في نهر التيبر وقد قذف القارب الى الساحل فتبنتهما ذئبة ووجدهما الملك الراعي فوستولوس فتبناهما. وقد أسسا روما. وحدث بين الاخوين نزاع فقتل روموس. وقيل ان المدينة كانت ملجأ للصوص والقتلة ولم يكن فيها نساء فخطف روميلوس النساء من سابيني وبعد ان حكم روما مدة ٤٠ عاماً اختفى واصبح الاله كورنيوس.

وأصبحت الذئبة شعاراً للجمهورية الرومانية التي اسست في عام ١٠٥ قبل الميلاد.

زيوس: \_ اعلى الهة الاغريق ابن التيتان الجبار كرونوس وريا. وقد ذكر هيود في عام ٧٠٠ قبل الميلاد في كتابة (الميثوغوني) ان زيوس كان المستشار الحكيم وابا الالهة وكذلك البشر، وتحت صوت رعده ترتجف الارض، وقد دحر زيوس ابيه كرونوس واجبره على اخراج اخوانه بوسيدون، هيدس وكذلك اولاد اورانوس جده الذي ابتلعهم كرونوس وقد زوده السيكلوب ذو العين الواحدة من العمالقة باسلحته الجبارة الرعد والبرق. وقد ارسل زيوس الجبابرة بعد ان دمرهم الى تارتاروس تحت العالم السفلي.

كان زيوس اله السماء وفعالاً في الحياة اليومية، ولم يكن الها خالقاً. حيث خلط الاغريق بين الاساطير الاندو - اوربية وتقاليد بحر أيجة لذا أبقى على هيرا

الاغريقية كزوجة لزيوس وكان زيوس جامع الغيوم واله المطر والهابط والبرق واله النورج والمكمل والمنقذ. بينما اصبح أخوه اله الموت وبوسيدون الله البحر وكان لزيوس علاقات مع الهة ونساء وحوريات وذلك لزيادة نسله مثل ابولو وارتميس ومثلت هيرا كزوجة غيورة عليه، وقد لعب اولاده غير الشرعيين دورا في المسرح الاغريقي للالهة مثل ابنه هرقل، وقد ادخلت الطقوس "الكريتية" المتعلقة بريوس في المراسم، اذ هربت امه ريا الى كريت خوفاً من ان يبتلعه أبوه، وترعرع هناك مع اترابه مثل الاميرة التي حاولت ركوبه كثور ابيض واصبحت فيما بعد ان حملت منه أما "لمينوس" كما لعب زيوس دوراً في المراسم الاورفية وهي من العقائد الغامضة.

سيرجه أو سيركة: - ذكرها هو ميروس في ملحمت "الاوديسة" كالهة تعيش في جزيرة "أيايا" المسحورة والتي عرفت فيما بعد باسم ايطاليا وكانت سيرجة لديها قوى سحرية حيث حولت بحارة اوديسيوس الى خنازير وقد ساعد الاله هرمز اوديسيوس لفك السحر واستعادة بحارته، وقد اعطته سيرجة نصيحة علمته كيفية الابحار في مياه السايرين وكذلك ارشدته على المرات الضيقة والخطيرة لتلافيها، ولم يصف هومير تلك السايرين اللائي أغوين البحارة بغنائهن العذب، ولكن الرسامين رسموهن على شكل مخلوق نصفه امرأة ونصفه طر.

سايكلوبس: \_ معناها ذوو العيون المدورة. وهم عمالقة ذوي عين واحدة في الاسطورة الاغريقية. وقد كتب هسيود في كتابه (ثيوغوني) الذي الفه بعد عام ٧٠٠ قبل الميلاد. ان العمالقة اعطوا زيوس اسلحته الخاصة وهما الرعد والبرق. وفي الاوديسة التي كتبت قبل كتاب هسيود بـ ١٥٠ عاماً فقد وصفهم هوميروس مؤلف الملحمة بانهم شعب من المتمردين والرعاة المتوحشين وأكلة لحوم البشر وقد قابل أوديسيوس زعيمهم المتوحش بوليفيموس ابن بوسيدون اله البحر في كهف قرب جبل أتنافي صقلية، وقد تمكن أوديسيوس من فقء عينه بعد أن أسكره ونام العملاق وتمكن اوديسيوس ورجاله من الهرب وقد كرههم اله البحر بوسيدون نتيجة عملهم هذا وتبقى قضية السايكوبسس يحبطها الغموض.

ساربيدون: - كتب هوميروس في الالياذة بان ساربيدون كان قائد فرقة

الليسيين وهم حلفاء بريام ملك طروادة. وقد لعب ساربيدون دوراً هاماً في الدفاع عن طروادة وهاجم معسكر الاغريق وكان بطلاً لا يضاهى وقتله رمح رماه باتروكلس ويقولون ان ساربيدون هو أخو ميفوس وهرب الى آسيا الصغرى ولم يقتل حيث اسس مدينة (ميلتوس) الشهيرة ويقولون انه عاش ثلاثة أجيال.

ساتورن: - اله الذرة عند الايطاليين القدامى وعرفه الايطاليون والاغريق باسم كرونوس ويقولون ان اسمه جاء من الحراثة "ساتوس" معناها الحرث. وكانت اعياده تقام في شهر كانون اول وتسمى "ساتور ناليا "وتستمر سبعة أيام وخلال الاعياد يطلق سراح العبيد وتقام الاحتفالات في الفورم ويتم تبادل الهدايا.

ساتير: -الارواح البرية وهي مثل الوحوش في رغباتها وتصرفاتها وينحتون على شكل خيول أو ماعز - ويرتبطون به "بديفسيوس" ادونيس اله الخضرة والخمرة والنشوة وهم مثل "السليني" الذين لهم اذن حصان. وفي القرن السادس قبل الميلاد ادخل المسرحي (براتيناس) مسرحية ساتير في نهاية الماساة «التراجيديا» وكانت الماساة في اليونان مسرحية دينية لانها جزء من احتفالات ديونيسيوس. وكان الاغريق يحضرون المسرحيات التراجيدية في مسرح دينسيوس في الجزء الشرقي من "الاكروبوليس".

سيبل: متنبئة في الاسطورة الرومانية وعرفت باسم "كوميان سيبل". وقد ساعدت أنياس في النزول الى العالم السفلي. وفي الانياد التي نظمت في بداية القرن الاول قبل الميلاد يعالج فرجيل (كوميه) اوكوميان كمكان بنى فيه ديادالوس، بعد طيرانه من كريت، معبداً لابولو وخصص جناحيه له ويصف فرجيل التيه الذي بناه دايادالوس «بانه ليبرنث في الكهوف خصص الى سيبل وهو معبدها». ويقول «ان مدخله في صخرة وله مئة مدخل ومئة فتحة وتخرج من الفتحات مئة صوت متدفق هي اجابات سيبل».

ووصلت تنبؤات سيبل الى روما خلال حكم (تاركينوس) وهو ملك اتروسكي اسطوري. وقد عرضت عليه امرأة غريبة بيعه تسعة اجزاء من كتب سيبل وعندما رفض احرقت ثلاثة أجزاء وباعت ستة منها بالسعر المعروض، وعندما رفض احرقت ثلاثة اجزاء اخرى وعرضت ثلاثة منها و بسعر التسعة اجزاء فاشترى الملك الثلاثة المتبقية وحفظت الكتب في الكابيتول من قبل كلية

للرهبان واختفت الكتب بعد نهب الفائدال لروما عام ١٠ ٤.

سلفانوس: ـ اله الرومان للارض غير المحروثة وهي قوة غير مؤكدة في الحياة اليومية. وقدم له الرومان الخدمات عند فتح الطرق وسلفانوس يعكس الالهة (فلورا) وهي الالهة الايطالية للزهور المتفتحة.

سيزيف: احذق البشر كما يقول الاغريق القدامى وقد عوقب على حذاقته بان يعمل بلا نهاية ولا توقف في العالم السفلي الى الابدية. اذ حكمت عليه الالهة بان يدحرج مرمرة الى قمة تل ثم تسقط قبل وصولها القمة. وهو رمز للعبث وكان سيزيف ملك كورنثيا وكان ملكا بخيلا.

اما ضحية الاحباط العبثي الثاني فكان (تانتالوس) الذي انجبه زيوس من حورية في جبل الاولمب ويقال انه نقل حديث الالهة على مائدة الطعام الى البشر ويقال انه اعطاهم طعام النكتار او (الامبريوزا) شراب الالهة مما اضطر زيوس الى نفيه الى تارتاروس في سجن تحت العالم السفلي وبقي متدلياً في الماء الى ذقنه ولكنه لم يقدر ان يروي عطشه اذ يتحرك الماء مع حركة رأسه وكذلك توجد عناقيد عنب مدلاة ولا يقدر ان يصل اليها.

سفانتفت: ماله الحرب في الاسطورة السلافية وباربعة رؤوس ومن صفاته يرسم كحصان ابيض وسرج ولجام وسيف وكانت تخصص له معابد يحرسها مئة رجل.

سفاروزك: \_ اله النار عند السلافيين خاصة النار التي تستخدم لتجفيف الحبوب وأبوه اسمه سفاروك وهو مرادف لهفياستوس اله الحدادة عند الاغريق ويستخدم نفس الاسم اليوم في رومانيا ومعناه الحار.

شارون: -بحار العالم السفلي العجوز وكانوا يضعون قطعة نقود في فم المتوفى كأجرة لشارون البحّار لعبورهم في انهار الجحيم «هيدس».

غورغون : ـ تقول الاسطورة الاغريقية انهن ثلاث اخوات اسمهن "شينو" و "يوريال" و "ميدوزا" وكان شعرهن من الافاعي وكل من ينظر اليهن يتحول الى صخرة وكانت ميدوزا من الغانيات وكانت جميلة في البدء وقد غيرتها الالهة أثينا الى وحش مجنح لانها كانت عشيقة بوسيدون اله البحر.

وقد قتل البطل بيرسيوس ميدوزا اذ لم ينظر اليها ابداً ولكنه لاحقها بظلها المرسوم على درعه. وتحولت الاسطورة فيما بعد الى ليبيا. ومن المخلوقات المجنحة الاخرى (هاربيس) ويجسدن على شكل نساء باجنحة أو طيور ووجه امرأة ويعشن في اماكن مرعبة ولا يشبعن مما يجعل وجوههن مخيفة.

غوال: -أو "سان غرال" غرال المقدس وهي من اكثر الاساطير انتشاراً في القرون الوسطى ويقولون ان الغرال كان كأس العشاء الرباني الاخير قبل صلب السيد المسيح وقد نقط فيه دم المسيح عندما ضرب بحربة. وقد جاء به الى انكلترا (جوزيف أرمايثا) الرجل الغني الذي دفن المسيح وهو الذي نشر المسيحية في كلاستون بري. وقد ضاع الكأس وقد شغلت قصة الغرال فرسان القرون الموسطى وفرسان الملك أرثر ويقال ان الكأس محفوظ في قصر غامض محاط باراض وعرة ومياه وكان حامي الغرال ملك الصيادين المجروح وغير المتحرك لانه ليس حياً أو ميتاً وان شفاء ملك الصيادين سيكمل البحث عن الغرال ويقولون ان (السر كالاهاد) هو الوحيد الذي رأى الغرال. ولم تقبل الكنيسة المسيحية بقصة الغرال لانها مرتبطة باساطير سلتية حول القدر والوعاء وادعاء العثور عليهما في بحيرة وقدرتهما على اعادة الحياة والولادة من جديد.

فالكيرز: حجّاب أودن في الاسطورة الجرمانية أو مرافقوه ويطيرون فوق ارض المعركة لانتخاب من سيسقط ميتاً. وقد حلم احد الجنود في جيش "هارالد هاردادي، ملك النروج بفالكيري باندحار الجيش في معركة جسر ستافورد في عام ١٠٦٦ ضد الملك هارولد اما في "الايدازا" وهي ملحمة ايسلندية عن الالهة القدامي فالفالكيري نسوة محاربات يخدمن في بيوتهن ويساهمن في المعارك. وعملهن يتلخص في جمع ارواح الابطال الشهداء والعودة بهم الى قاعة "فالاهالا" وهم ابناء اودن بالتبني.

فينوس: ـالهة رومانية عبدت في روما وادعى يوليوس قيصر انه من احفادها عن طريق البطل "انياس" وبعد انتصاره في الحرب الاهلية خصص لها معبداً ضخماً في عام ٤٩ قبل الميلاد. ويبقى عملها السابق غامضاً ما عدا علاقتها بالحدائق وعرفت باسم افروديت في القرن الثالث قبل الميلاد واعتبرها الرومان مرادفة لالهة الحدافروديت.

فيستا : - الهة الموقد عند الرومان وهي نفسها هستيا عند الاغريق وهي ابنة كرونوس وريا ومرتبطة بالنار التي تشتعل في الموقد البيتي، وكانت فيستا تعبد في كل بيت واعتبرها الرومان حامية الوطن، وتعيش في الشعلة الابدية داخل معبد دائري في "الفوروم" وترعاها ست عذراى يسمين عذارى فيستا واي خرق لقسمهن بالطهارة والنقاء والعذرية يعامل بقسوة اذ احرقوا الراهبات المذنبات وهن على قيد الحياة.

فن ماكول: "أو "فن ماك كوميل" أو فيانا وهي دورة الروايات الملحمية عن (فن) وابنه أويسن وملوك ايرلندا في القرن الثالث ميلادي. ومن اهم القصص قصة ملاحقة "دايارميد" و "غرياني" وهي شبيهة بقصة "ترستان" و "أيزولدة" الجرمانية. وتقول الاسطورة بان مجموعة من المحاربين وهم (الفنيان) أو شعب "فن" لم يقبلوا في صفوفهم إلا الشجعان والمتعلمين والاكفاء واي امتحان لهؤلاء المحاربين كان يسقط المرشح ولا ينضم الى الجيش. وكانوا يحفرون حفرة وينزل فيها المرشح مع درع وعصا ويقوم تسعة من المحاربين برمى رماحهم عليه فإذا تحمل الاذي ولم يقاوم يرفض طلبه.

فورجونا: -الهة الحظ عند الرومان وهي رديفة تيجة الاغريقية «أبنة زيوس المنقذ»، وكانت تيجة تعمل بشكل غامض فهي تصعد رجلا وتنزل الاخر فهي الصدفة مجسدة. أما نظيرتها فورجونا عند الرومان فقد نظروا اليها لزيادة المحاصيل والاغنام ثم اخذت دوراً اكبر فيما بعد وتقام لها الاحتفالات في شهر حزيران. وكان العبيد يحضرون مراسيمها كالاحرار. اذ كانت المعتقدات السائدة ان العبيد يلوثون الطقوس التي تقام للالهة الرومان وتؤخذ الاحتياطات لابعادهم.

فري: -أشهر المعبودين عند شعب (الفانير) في الدول الاسكندنافية وهما "فري" و "فريا" ابن وابنة (نجورد) اله البحر. وتقول الاسطورة الجرمانية انهما كانا مسؤولين عن مزج الشعبين المختارين أيسر وفانير، وقد اختلط فري بزوجة أودن ايضاً فرغ، و "فري" معناها السيد و "فريا" السيدة. وتدعو الظروف للاعتقاد بان الموضوع كان حول الزواج المقدس في غرب اسيا القديمة وقد ذكر آدم من بريمن في كتاب له عن وجود ١٢٠٠ تمثال لفري في أبسالا ويسميه الرهبان "فرغو" أو المحب ومرادفه عند الرومان هو (بريابوس) ابن

ديونيسيوس وافروديت. وكان فري وسيماً وله سلطة على المطر واشعة الشمس والثمار، وكانت فريا جميلة.

فسرج: دروجة اودن في الاسطورة الجرمانية وامه الالهة. وهي الهة خصب وهي لا تقول ما هو حظ الانسان ولكنها تعرف مصيره وقد دخلت فرج قبل دخول الفانير. وعندماحلم (بالدر) بان اذى سيصيبه اخذت فرج وعداً من كل المخلوقات الا تـؤذي ابنها ماعدا شجرة المزلقو. وكانت تعرف المستقبل ولا تقدر على تغييره.

قدموس: \_ مؤسسة دولة طيبة. يذكر الرواة الاغريق ان قدموس واربعة من اخوته أرسلوا خلف "ارربا" ابنة ملك صيدا وكانت التعليمات المعطاه لهم عدم العودة بدونها والخمسة اولاد (أغنور) ملك صيدا ورغم التعليمات باعادة اختهم التى خطفها زيوس رئيس الآلهة ورغم فشلهم في مهمتهم فقد اثروا على الاماكن التي سكنوا فيها، ونتيجة تنبؤات دلفي فقد أسس قدموس مملكة طيبة في "بيوتيا" وللحصول على الماء ذبح تنيناً من اولاد اله الحرب أريس وحكم عليه بالخدمة لمدة كعبد فنصحته أثينا الآلهة بررع اسنان التنين وخرج من الارض محاربون اشداء وسيطر عليهم بعد قيامهم بالتحارب فيما بينهم. وتذكر الاسطورة ان ارستقراطية طيبة هم نفس هؤلاء المحاربين الخمسة الذين بقوا على قيدالحياة.

ويعزو الاغريق الى قدموس انه ادخل الحروف الابجدية من فنيقيا وتتألف من ٢٦ حرفاً وهذه حقيقة وليست اسطورة لان الفنيقيين كانوا نشطين في بحر أيجة اذ ذكر هيرودوس عن وجود ضريح لافروديت في جزيرة "سيتيرا" الواقعة بين كريت والبيليبونيس وقد انشأه الفنيقيون على نموذج معبد الهتهم في عسقلان. ويقولون ان قدموس فتش عن أخته "أوربا" ونزل في ارض "تيرا" واسمها اليوم سانتوريني إما لان الارض كانت جيدة أو لسبب آخر.

كورماك ماك آرت: \_سليمان الحكيم الايرلندي وقد حكم بين عام ٢٢٦ — ٦٦ وقد شهدت مملكة "تارا" التي حكمها ازدهاراً في عهده. ومن معاصريه المحارب " فن ماكول" وكان قائداً للجيش. وقد اشتهر كورماك بحكمته اذ كانت لديه كاس ذهبية عجيبة فاذا قيلت امنامها ثلاث اكاذيب تتكسر الى ثلاث قطع واذا

قيل أمامها شلاث حقائق تعود الى ما كانت عليه وكذلك كان يمتلك غصن شجرة موسيقيا مصنوعا من الفضة متدلية منه شلاث تفاحات فاذا هنز الغصن نام المرضى والجرحى والنساء في المخاض وقيل ان الكأس والغصن كانتا هدية من التاجر المعروف "مانان ماك لير" الذي سكن جزيرة الانسان. وعند وفاة كورماك اختفى الكاس والغصن.

كورونيشين : ـ تترجم التتويج وهي عادة قديمة جاءت الى اوربا من غرب اسيا وتعود الفكرة الى تعيين حاكم الهي. وفي اوربا تم تتويج شارلمان في ٢٠ كانون أول عام ٨٠٠ ميلادية. في عام ٧٣٥ ميلادية ضغط اللومبارديون على روما مما دعا البابا ستيفان الثاني لعبور الالب طالبا معونة الفرنجة. وقد دحر هؤلاء اللومبارديون واعطوا للبابوبية الاراضي الممتدة في "رافينا" وكانت سابقاً بيد القسطنطينية رغم معارضة الرومان الشرقيين اذ كانوا يصرون على امبراطورية موحدة، ولكن القسطنطينية أستسلمت لشارلمان واعطته لقب الملك «باسيليوس».

وطقوس التتويج المسيحية تتضمن ايضاً تنصيبه كنسياً اذ يدهن بالقربان المقدس ويضع الاسقف يده على رأسه مثلما ينصب الراهب في الكنيسة والكنيسة المسيحية كانت تؤيد الملكية والحكم الالهي.

كيوبد: — اله الحب عند الايطاليين وأيروس عند الاغريق. وهو أبن أفروديت من هرمز، وكان جميلاً ولكن مزاجياً ولحوحاً، أذ يطير باجنحة يحمل جعبة ممتلئة بسهام الرغبة، وتقول اسطورة متأخرة أن فينوس أو افروديت أمه شعرت بغيرة من "سايكة" الروح وأمرت أبنها كيوبد برميها بسهم لتحب أقبح رجل، ولكن كيوبد وقع في غرام سايكة وزارها ليلاً متنكراً وأمرها الا تنظر اليه ولكن حب الاستطلاع أصابها فمزقت الوعد وهجرها كيوبد. وطافت سايكة في العالم تفتش عنه وكانت فينوس تضع العراقيل في طريقها وأخيراً منحها جوبتر رئيس الالهة الخلود واتحد المحبان كيوبد وسايكة.

كاوين: -كتب الاسطورة الكاتب مالوري في (كازكتون) في عام ١٤٨٥ حول وفاة الملك آرثر وقد مثل السر "كاوين" كفارس مثالي وعدو للسر لانسلوت. وقد كُتب قبل ذلك قصيدة اخرى تحت عنوان السير كاوين والفارس الاخضر، وقد حدث اللقاء الغريب بين كاوين والفارس الاخضر (بير كلاك دي هوت ويزيرت)

حيث بدأت المغامرة في قاعة الملك آرثر في رأس السنة الجديدة حيث دعا عملاق اخضر الى مبارزة وعلى ان يتم قطع رأس الخاسر، وقبل السر كاوين بالمبارزة وقطع رأس الفارس الغريب بضربة واحدة، ولكن العملاق نهض ووضع رأسه على جسده وكان شيئاً لم يحدث مما اثار استغراب الحضور، وطلب بكل هدوء من الشر كاوين مقابلته في الكنيسة بعد عام من الحادثة وقبل كاوين بذلك، وقد جرحه العملاق واخذ سلاحه فعاد كاوين الى مقر الملك "كاميلوت" مع جرح بسيط ولكنه ادرك من ذلك الجرح ضعفه الداخلي وعدم كماله والقصة شبيهة بقصة "جو جوليان" الايرلندية، اذ تروي الاساطير ان غاوين وجو جوليان كانا يلبسان حزاماً سحرياً يحرسهما من الجروح وفي سفراته لاقي السر غاوين فتاة سحرته بجمالها هي (مورغان لي فاي) اخت نصف شقيقة للملك آرثر وقال البعض انها عشيقة "ميرلن" الساحر نينيفة.

كرونوس: \_ تقول الاسطورة الاغريقية انه ابن "غايا" الالهة وكان من الجبابرة وأبوه هو "اورانوس" السماء، وقد خلع أباه وسيطر على العالم وتزوج "ريا"، وتقول الاسطورة ان احد ابنائه سيخلعه فقام بابتلاعهم بعد الولادة ونصحت امه غايا زوجته ريا ان تعطيه صخرة ليبتلعها بدلاً من ابنة "زيوس" واخذت زيوس سرا الى كريت حيث نما وترعرع وعندما كبر أجبر أباه على تقيؤ الخوته المبتعلين فخرج بوسيدون وهيدس وهيراوهستيا وديمتر وكذلك اعمامه وعماته واهمهم السايكلوبسس ذوي العيون الواحدة، ورداً لجميله اعطوه السيطرة على الرعد والبرق حيث اصبح شعاره واداة قوته وتصارع مع (التيتان) العمالقة وكرونوس ونفاه الى جزر بليست على طرف الارض ورمى زيوس العمالقة تحت العالم السفلي في تارتاروس.

اما "ريا" فقد عرفت باسم "سيبل" الهة الارض في فرجيا وكان اتباعها يقدمون الرقص لها بحماس وصوت عال بحيث يغطي صوتهم على صراخ الطفل زيوس المختبىء في كهف في كريت لكي لا يسمعه ابوه كرونوس.

كول: ـروح الماء في الدول الاسكندنافية، وهو كائن شرير يعيش في اعماق المياه وله شكل انسان ثم اصبح روح السمكة، وفقد صفته الشريرة اذ غدا اسمه في الدول المجاورة كول ـ جونغ، وكان يعتبر عبقرى الاسماك، وكانت هناك عادة في

الازمان الغيابرة اذ يأخذ الصيادون سمكة خشبية عند كسر الجليد في الانهار في بداية الربيع ويخصص جزء من الاسماك لاله السمك، وهو مثل اله شعب الاولماي الشمالي اذ يساعدهم على البقاء.

لانسلوت: — لانسلوت دي لاك أو لانسلوت البحيرة وكان من اوسم فرسان الملك أرثر ورغم خيانته للعهد الذي اقسمه الى مليكه أرثر فقد اعتبر رمز الفروسية اذ احب "جنيفر" زوجة الملك أرثر ولم يقدر على الحصول على "كأس الغرال". ويقولون انه سرق وعمره عام وربته سيدة البحيرة (نيمو) التي اعطت الى الملك أرثر سيفه (أكسسكالبور) الذي لا يقهر. وكان السر لانسلوت الفارس المثالي اذ نظرت اليه النساء كبطل لحبه الى جنيفر التي رسمت مصيره وبعد وفاة الملك أرثر أو اختفائه اصبح راهباً واعتنى بقبر مليكه.

ليب أولماي: -الرجل الدب وتقدره شعوب اللاب الشمالية في القطب الشمالي. وهو مانح الحظ للصيادين ويمنع اصابة الصيادين باذى اذا قاوم الصياد دباً. ويعكس ليب فان "أوفدا" روح الغابة الشرير وتتجول عارية في الغابات وتظهر على شكل رجل أو امرأة وطريقتها في اغراء البشر اقناعهم بالرقص أو المصارعة معها وبعدها تقتلهم.

لوكي: -صانع المشاكل بين الالهة الجرمانيين تقول الاسطورة الجرمانية انه كان كذاباً وذكياً ومرواغاً ومتآمراً وكان أبا الكذب. ونتيجة عدائه نزل (بالدر) الى الجحيم. وكان من اولاده الذئب والافعى و "هيل" الجحيم وقد حاربهم اودن وثور ولكن لوكي حول كل شيء الى رماد.

مارس: -اله الحرب عند الرومان ويلي جوبتر في تلقي كل التبجيل في الامبراطورية الرومانية. ويمثل القدرة العسكرية والمجد - وقد رفعه الرومان الى اله حرب، اذ أن الاغريق لم ينظروا إلى أريس الله الحرب باحترام وتقدير، اذ كان متعطشاً للدماء وقاسياً. أما مارس فقد كان على العكس أباً لروميلوس الذي بني جدران روما وهو حام للفلاحين والرعاة. ويسمى احياناً سلفانوس وشهر آذار شهره (مارس) حيث يحتفل به باشعال شعلة في ضريح "فيستا" وتزين بيوت الرهبان باوراق الغار التي ترتبط به. وفي ١٤ من الشهر يجري سباق خيول في ساحة مارتيوس، وفي ٢٢ آذار تنظف ابواق الحرب.

ميران: منموذج الساحر في الاسطورة الأرثرية اذ انه قاد الى زواج والدي الملك أرثر (أرثر بين راغون) و (أغرين) وكانت أم الملك ارثر زوجة لدوق كورنويل وقد حقق ميرلن وقوعهما في الحب بفنونه السحرية وراقب نمو الملك آرثر بصورة خفية. تقول الاساطير انه الذي بنى نصب (ستون هبخ) وقد جيء بالاحجار من ايرلندا وتم بناء النصب للنبلاء الانكليز الذين قتلهم الساكسون ويقولون ان المائدة المستديرة من اعماله ايضاً ولعلها موجودة في ونجستر، وقد كتب (جيوفري مون ماوث) في القرن الثاني عشر بان والد ميرلن كان الشيطان، وكان قدره كقدر كل ساحر ففي الاسطورة السلتية يقولون انه وقع في غرام الجنية نينيفة وهي ابنة حورية بحر من صقلية وعلمها فنون السحر فسحرت له وتمكنت من اصطياده في المائدة المسحورة الى الابد.

وكما قال كاوين من فرسان المائدة المستديرة: «انا ايضاً اكبر مجنون احببت امرأة اكثر مما احببت نفسي وعلمت حبيبتي كيف تربطني بسحر حبها ولا يقدر احد الان على اطلاق سراحي».

منيرفا: - الهة الحكمة والفن عند الرومان ومرادفتها عند الاغريق هي اثينا ولعل جذر اسمها لغوياً يعني الفكر وكانت عبادتها منتشرة في روما اذ كانت تنحت وعلى رأسها خوذة حربية وتخصص لها خرائب الحرب.

ميداس: حملك فرجيا الاسطوري. وقد حيكت الاساطير حول اسمه واشهرها لمسة ميداس. اذ أن الملك ساعد أو القي القبض على (ساثير) وهو سكران، ونتيجة لذلك وعده ديونيوس بأن يحقق أي أمنية له فطلب ميداس أن يتحول كل شيء يلمسه إلى ذهب وقد رأى أن ذلك ينطبق حتى على طعامه فتوسل إلى الاله أن يأخذ هديته تلك وأعاد له ديونيسيوس طبيعته. وترمز الاسطورة لطبيعة الحال إلى ثراء فرجيا، ومن بعدها مملكة ليديا، أذ أنهما صكتا أول نقود عرفتها اليونان.

مينوس: \_ لاتوجد اسطورة موحدة حول مينوس ملك كريت فمرة تصوره الاسطورة كملك عادل ومرة قاس ومضطهد مما يدل على ان اسمه كان لقبا وليس اسما اذ يتذكر الاغريق الحضارة المينوية وكذلك قصر مينوس المنيف في كفوسوس وقد استخدم مينوس الحرفي الماهر دايدالوس ويقال ان التماثيل التي نحتها كانت تربط بسلاسل لكي لاتجرى ولاتهرب ولكن زوجة مينوس ادت

لسقوط دايدالوس اذ صنع لها بقرة استخدمتها لتخدع ثور بوسيدون مما سبب حملها بالوحش منو تاور مما دعا لمطاردته من قبل مينوس وادى الحادث إلى هرب دايدالوس الى صقلية وتقول الاسطورة ان بنات الحاكم أحببن) دايا دالوس اذ صنع لهن لعباً جميلة فتامرن معه لقتل مينوس اذ وضعن انبوباً في صمام مينوس وسكبن منه على مينوس زيتاً حاراً فمات ودفن قرب معبد افروديت، وتذكر الاسطورة ان بقاياه اعيدت الى كريت في القرن الخامس قبل الميلاد من قبل الطاغية ثيرون حاكم الجارة اكراغوس. ويصور مينوس على بعض الاواني التي تصنع في ايطاليا الجنوبية كملك للموتى. وصور دانتي في الحلقة الثانية من جحيمه حيث ارسل إلى جحيم الالم.

مواراي: ــ الهة القدر عند الاغريق وهن متعددات الشخصية فمرة يرتبطن بالموت ومرة بالسيطرة على قدر الانسان ولكن ثلاث الهة هن مواراي وكلوثو التي تغزل ولاجيس التي تقسم و«الروبوس» المحتومة ويقولون ان الاقدار تغزل خيوطاً تمثل مدى حياة الانسان الفاني.

هيدس: — الله العالم السفلي في الاسطورة الاغريقية وهو احد ابناء كرونوس واخ للزيوس وزوج برسيفونة فبعد الاطاحة بكرونوس وزوج الاخوة العالم فاخذ زيوس السماء وبوسيدون البحر وهيدس العالم السفلي. اما الارض فوزعت بينهم ومنزل هيدس هو منزل الظلال والموتى وكان هيدس يحكم منطقة الظلام وكان شديداً حيث لاينظر اتباعه اليه عند تقديم القرابين وسموه «بلوتو» ايضاً مانح الثروة ولم يتجاسروا على التلفظ باسمه (هيدس). اما اللقب الثاني (بلوتو) فلان المعادن تخرج من الارض وكذلك المحاصيل والينابيع ولكن العالم السفلي لم يكن فيه عقاب عند الاغريق.

هيكات: \_ معناها البعيدة وترتبط عند اليونان بالقمر وكان لهيكات تأثير نافع على الزراعة ولكنها كانت معبودة الساعات الحالكة حيث تخرج الاشباح ويقوم السحرة بزيارة القبور حيث تتقاطع الطرق وكان الاغريق يقدمون الطعام لها على مفترق الطرق وكانت هيكات قريبة لأرتميس.

هيفيا ستوس: - اله الحدادة في الاساطير الاغريقية وقد اصبح أعرج لتدخله في نيزاع بين والديب زيوس و«هيرا» فغضب زيوس ورماه من الاولمب

فسقط في جزيرة ليمنوس. وتقول اسطورة اخرى انه كان قرماً اعرج فأشمازت إمه منه فرمته وانقذته حوريات البحر.

ان اسطورة هيفياستوس مستوردة من آسيا الوسطى اذ كان مرتبطاً بالنار الجوفية وجزيرة ليمنوس مشهورة ببراكينها، وقد تحول المعبود الناري إلى الله للحرفيين في أثينا الصناعية اذ يستخدم الحرفيون مثل الحدادين النار في صناعاتهم. ويقولون ان مكان حرفة هيفياستوس هي في جبل آتنا في صقلية. اما مرادفه عند الرومان فكان فولكان.

هيرا: معناها الحرفي السيدة وهي الهة الارض عند شعب الارغوس ومن معبودات الفترة الاغريقية واصبحت عندهم ابنة كورونوس وريا وزوجة الى زيوس. وكانت تعتبر حامية الحياة الزوجية والولادة والبيت، وقد سبب شجارها البيتي وغيرتها على زوجها كوارث للالهة والابطال والرجال، خاصة في مطاردتها لعشيقات زوجها زيوس واولاده مثل هرقل الذي ولد له من علاقته بالسميني، اذ ارسلت هيرا افعيين فقتلهما الطفل وهو في مهده وكان الرجل الخارق «سوبرمان» في العهود الغابرة ولكن كان ضحية لغيرة هيرا.

هرقل: \_ \_ وهو هرقليس عند الرومان ومن أعظم الابطال الاغريق وابن رئيس الالهة زيوس من زوجته الغانية السميني من طيبة، وقد رسم مصير هرقل نتيجة عداء هيرا زوجة أبيه له اذ لاحقته بلا هوادة ودفعته للجنون فقتل عائلته وللتكفير عن هذا الجرم العظيم قام باثني عشر عملاً شاقاً اذ قتل الاسد (ينمين) بيديه المجردتين والتنين (هيدرا) ذي التسعة رؤوس وقبض على أيل الاركاديا وقتل الخنزير الوحشي «أرمانا ثيا» ونظف اسطبلات (أو جيان) التي تحتوي على الشور الذي در وقتل طيور اله الحرب المتوحشة «سيتمفاليان» وقبض على الثور الذي ارسله بوسيدون إلى ملك كريت «فينوس» وقبض على خيول مملكة «تراقيا» أو تراسيا وهي خيول من اكلة لحوم البشر وحصل على نطاق ملكة مملكة الامازون وهن نساء محاربات والقي القبض على ثور «غريون» ملك اسباني بثلاثة رؤوس وست ايد وثلاثة اجساد مرتبطة من الخاصرة ـ وقطف تفاحات «هيسبير ديس» الذهبية وهي حارسة فاكهة الالهة «غايا» وقد اعطتها الى «هيرا» عند زواجها من زيوس وأعاد الكلب (سيربيروس) من العالم السفلي.

كان هرقل بطلاً شعبياً ذا صفات شبه اسطورية وكان مثل الابطال بيرسيوس وثيسيوس وجيسون واسكاليبوس حيث وصلوا إلى مصاف الالهة كبشر وقد وصفه الشاعر بندار في القرن الخامس بانه الاله البطل والشيء الاخر هو عدم وجود قبر له وبقاياه لاتعود إلى اي مدينة اذ صعد من المنصة الجنائزية الى جبل الاولم، وقد تبناه الرومان كاله للقوة الجسدية.

هيرمافروديتوس: - معناها المخنث ابن هرمز الرسول الالهي ورسول افروديت الهة الحب وتقول الاسطورة اليونانية ان هذا الولد الجميل زار آسيا الوسطى وعمره ١٥ عاماً فاحبت سالي كيس حورية البحر ورفض هيرمافروديتوس كل اغراءاتها فدعت الالهة ان تربطها به الى الابد وعندما كان يسبح في منبع من منابعها استجابت لها الالهة اذ قبلته واختلط العنصران واصبح الاسم يعنى الصبى الفتاة الخنثى.

هرمز: مو ابن زيوس والحورية «ميا» في الاساطير اليونانية. وكان رسولاً لللالهة ويدخل البشر في تيه بتوجيهاته اذ كان قائداً للارواح «سيكوبومبوس» وكان يرافق الموتى الى العالم السفلي مقر هيدس ونتيجة وظيفته هذه تم تعريف الاله الجرماني «أودن» بانه ميركوري الاسم الروماني لهرمز.

كان هرمز حامياً للحظ السعيد والثروة وحامي التجار واللصوص على حد سواء، وقد ساعده نعلاه المجنحان على سرقة ابقار تعود لأخيه أبولو وساعدته افكاره الطائرة على التخلص من غضب اخيه. وقد اخترع القيثارة وكان اله الطرق والخصب وكانت أضرحته في الطرق عبارة عن كومة أحجار ويضيف اليها عابرو السبيل حجارة أخرى ثم دخلت عادة صب الزيت على كومة الاحجار. وقد استهزأ ثيوفراتوس من هذه الطقوس واعتبرها سخيفة ونجد اليوم في اليونان اعمدة في الطرق هي بقايا «هرميا» اكوام النصب الحجرية.

هبنوس: ★ - معناها المنوم. وبموجب كتاب هسيود «ثيوغوني» فان هيبنوس سكن في العالم السفلي ولم تشاهد عيناه الشمس، وعند حلول الظلام يأتي بخفة إلى العالم وينعم بالراحة الجميلة. وفي الالياذة قال هوميروس بأنه رجل عادي وأنقذ من غضب زيوس باختفائه ليلاً وحول نفسه إلى طيريختفي في

تلاحظ كلمة مورفين وفائتازيا مشتقة منها - المترجمة.

النهار ويطير في الليل مستفيداً من العتمة. وكان لديه ثلاثة اولاد «مورفيوس» «فوميتور» و«فانتازوس» وكانوا يرسلون الاحلام إلى البشر والحيوانات على حد سواء وكذلك تمثال الموت «ثاناتوس» اذ اعتقد الاغريق انه يأتي بالراحة للمتعبين من البشر. كان الاغريق يخافون من الموت شأنهم شأن غيرهم وتقول الاسطورة ان سيزيف ربط ثاناتوس ولم يتوف أحد حتى أنقذ اله الحرب أريس ثاناتوس وسلم سيزيف ولكن هيدس كلفه بدحرجة صخرة الى الالهة لمعاقبته على فعلته وهرب سيزيف ولكن هيدس كلفه بدحرجة صخرة الى اعلى الجبل ومن القمة تعود فتهبط، وقام بهذا العمل الابدي كقصاص.

نيمس: \_ الهة اغريقية طاردها زيوس بلا نتيجة وكانت متخصصة بالثواب والعقاب وتعاقب كل مدّع.

نسطور: - من رجال السياسة الكبار في حرب طروادة وكان سيداً للكلمة المهذبة وخطيباً ماهراً وحاول مصالحة أخيل الغاضب مع أغاممنون. وقد عاش طويلاً وكان ابن نيليوس الذي سيطر على «ميسينا» وبنى قصراً في بيلوس وكان كرمه معروفاً اذ ان ضيوفه كانوا يشربون في كؤوس ذهبية لاتفرغ من الخمرة. ويقول هوميروس عندما وصل ابن أوديسيوس تيلا ماخوس بسفينة الى الساحل رأى نسطور على الساحة ومعه اتباعه يقدمون ٨١ ثوراً أسود كقرابين الى بوسيدون اله البحر وقد تم التنقيب في بيلوس وعثروا على جرار خمر وكذلك على رُقُم تدل على عبادة بوسيدون.

فايك: - الهة النصر عند الاغريق القدامى وقد اكرمها زيوس لانها حاربت معه ضد الجسابرة (التيتان) وقد اكرمها الاغريق بوضع تمثال لها في دلفي بعد انتصارهم البحري على الفرس في معركة سلاميس البحرية في عام ٤٨٠ قبل الميلاد. وكذلك يحترمها الرياضيون وراكبو المركبات ويقدمون لها فروض الطاعة للفوز في المباريات واصبحت رمازا للنصر وقد اصبح اسمها في روما فكتوريا ووضع نصبها في مجلس الشيوخ من قبل اوغسطوس في عام ٢٩ قبل الميلاد.

ياك دار سيل: - الرماد الكوني او شجرة الدردار في الاسطورة الجرمانية وغصونها تمتد على العالم وتصل السماء ولها ثلاثة جذور عملاقة تصل إلى ارض العمالقة حيث يوجد بئر الحكمة العائد للعملاق «ممر» والثاني ينتهي في نيفل هايم قرب بئر «هافير غيلمر» القدر المزمجر والتنين «ندهوغر» الذي يقرض الجذر من

اسفله، اما الجذر الثالث فمزروع في السماء وتحته توجد بئر أوردر المقدسة حيث يجلس الالهة لاصدار احكامهم.

وياغ دارسيل تعني محصان الرجل المخيف، او أودن لانه اكتشف الحكمة «الرونية» الخفية بعد ان علق نفسه في الشجرة الكونية وضحى بنفسه لمعرفة ذاته ولعل هذه الشجرة هي شجرة المعرفة.



## أميركا

## اميركا الشمالية ـ الوسطى والجنوبية

دخل البشر الاوائل الى القارة الاميركية من سيبيريا عبر جسر أرضي مؤقت خلال آخر مراحل العصر الجليدي واذا نظرنا إلى شرق آسيا كمكان لاجدادنا حيث حصلت الطفرة الداروينية لتفريق الانسان عن القرود ورجعنا إلى شجرة الانسان نرى ان هـؤلاء البشر قامـوا برحلتهم الملحمية على الاقدام إلى «تيرا ديل فـويغو» أرض النار.

ان الهنود الحمر الذين يعيشون على الحافة الصخرية لجنوب أميركا هم اكثر الاقوام بدائية على الكرة الارضية وهم لا زالوا أحياء ونجد في فولكلورهم أثار اساطير جاء بها المستوطنون الاوائل قبل آلاف السنين. اذ نجد قبائل ياهكان والادنا في تيرا ديل فويغو وهم صيادو اسماك وصيادون قد احتفظوا بطقوس تدشين كطقوس الختان وهذه الطقوس فيها معاداة للمرأة.

وهناك اختلاف في وجهات النظر حول أصل هذا الموقف الغريب وهو موقف بدائي ومواز لقصة سقوط آدم وحواء. وتظهر اسطورة الخليقة واضحة عندهم ومايروونه في اساطيرهم يمكن ان تكون كلمات يهوذا في مخاطبته لحواء اذ يخاطبها في اساطيرهم «انني سأكرر الامك وولادتك وستلدين اولادك بالم وحزن وستكون رغبتك لزوجك الذي سيحكمك».

وكانت شخصية المحارب هي الشخصية المركزية في العديد من المجتمعات قبل عصر كولومبيا. فمثلاً سيطر «الازتك» على اواسط اميركا وكانوا تطهيريين «بيوريتانيين» بشكل واضح اذ عندما غزاهم (هيرنا ندو كورتيز) وجنوده الاسبان في عام ١٥١٩ ميلادية اعتقدوا بان المحارب يلاقي شروراً اذا اظهر رغبة

في امراة لان ذلك يحول نظره عن سلاحه ويضعف قوته وكان الزنا محرماً وجريمة عقوبتها القتل بينما كان الموت في المعركة يعتبر اكبر تطهير وبالرغم من عدم مشاركة العديد من القبائل حماس الازتيك في الرأي، فإن أهمية الشجعان كانت واحدة فهنود السهول في اميركا الشمالية كانوا يصومون عن الطعام ولايمارسون الجنس قبل المعركة أو الصيد.

بدأ استيطان أميركا الشمالية من قبل المهاجرين الأوروبيين في القرن السابع عشر. وقد بلغ عدد قبائل الهنود الحمر في ذلك القرن اكثر من ٢٠٠٠ قبيلة وكانوا متعادين فيما بينهم. وقد ساعد ذلك المستوطنين الأوروبيين على الاستيطان اذ لم تحصل مقاومة تذكر لذلك. وقام هنود السهول بامتطاء الخيل واستخدام البنادق ولكن كان يعوزهم التحالف، وكانت مستويات المدنية متفاوتة فيما بينهم فقبائل منها كانت قبائل صيادين بدائيين وصيادي سمك. كما كانت هناك مدن مع تقسيم اجتماعي واضح ومفصل، اذ لم يربط شيء بين قبيلة المينومي التي كانت تعيش على جمع الرز البري وجيرانهم من الاركواز الذين كانوا يزرعون الذرة، ولكن القبيلتين كانتا من القبائل الرحل مقارنة بقبيلة البويبلو في كولورادو حيث زرعوا الذرة على سفوح التلال ولديهم اكثر الاساطير تطوراً في اميركا الشمالية وتعيش اليوم ٢٠٠ قبيلة في مستوطنات للهنود الحمر ـ لقد بدأت هذه المستوطنات عندما ربطت سكك الحديد ساحل المحيط الاطلسي مع المحيط الهادي، وبدأ الفلاحون بالقضاء على الغابات في السهول لتحل محلها الزراعة، ونظراً لأن الهنود الحمر لم يكونوا فلاحين فقد شاهدوا اكبر تغيير في حياتهم لاتتعدى حدود المستوطنة.

وقبل ان يصبح الهنود الحمر محط انظار فضول السيّاح اليوم كانت لديهم اساطير عديدة واهمها معتقدات الشعوب التي عاشت على الساحل الشمالي للمحيط الهادي وهم مشهورون بطقوسهم وقد اثارت افكار قبائل الهايدا والسنو هومش والكويناولت حول الكون استغراب المستوطنين الاوائل وكذلك افكار قبائل الكويوت اذ اعتقد هؤلاء بان الحيوانات هم المستوطنون الاوائل لتلك السهول. ويقولون انهم مثل البشر ولكن اكبر حجماً ويمكنهم لبس وخلع فرائهم متى رغبوا في ذلك. وعندما خلق الانسان الاله الذي يغير الاشياء عن طبيعتها «كواتى» فقد

حول هذه الحيوانات الضخمة الى اجداد حيوانات اليوم مثل الطيور والسمك. وتقول قبيلة الكونياولت بانه غير العالم لكي يسكن البشر فيه. والاله (كواتي) عندهم هو الاله الاعلى، ولاتوجد لدى قبيلة الكواتي نظرة توحيدية ماعدا عند قبائل المايدو في كاليفورنيا والالغو نكين وسط الغرب وقبائل السيلش في كندا. والظاهر ان هذه القبائل ضاربة في القدم.

علماً بانه توجد مدنيات أقدم في جنوب اميركا فلسبب غير معروف ترك الاولمك العدوانيون مستوطناتهم في خليج المكسيك في عام ٢٠٠ قبل الميلاد في نفس الحقت الذي بدأ فيه شعب الماييا القادم من شبه الجزيرة في يوكاتان ببناء مستوطناتهم من صخر بتأثير الاولمك وبسدات تبنى مراكز لاجراء المراسم والطقوس وكذلك بناء بلاطات معقدة هندسيا ومعابد منقوشة واهرامات وتم ذلك بعيداً عن التطور الثقافي الذي كان يتطور في مرتفعات المكسيك. وقد طور المايا حضارتهم بشكل متميز وفي القرن العاشر قام بعض المغامرين من مدينة «التولتك» من مدينة «تولان» ببناء دويلة جديدة في شمال غرب يوكاتان. وقد كان سقوط التولتك بسبب صراع على السلطة وثورة القبائل التابعة لهم. والظاهر ان نبلاء التولتك هربوا مع حاكمهم كواتاز الكوتل وأخذوا سفينة الى الاراضي التي يسكنها شعب المايا وبنوا مدينة «جيجن أتزا» وبعد سقوطها في القرن الثالث عشر ميلادي وحصول اضطرابات فقد اتفق التولتك والمايا على انشاء مدينة تحيط بها اسوار في المنطقة. وبدخول التولتك الى منطقة المايا دخلت معهم الهة جديدة اسوار في المنطقة. وبدخول التولتك الى منطقة المايا دخلت معهم الهة جديدة ومعتقدات وطقوس خاصة منها تقديم الضحايا البشرية.

وقد كتب انطونيو هيريرا في عام ١٥٩٨ ميلادية، وكان مبعوثاً من بلاط ملك اسبانيا ومؤرخاً بان عدد الضحايا البشرية كان كبيراً، وقد جاءت هذه العادة إلى يوكاتان من قبل المكسيكيين.

اما عن معتقدات الاولمك فلانعرف إلا القليل ولايوجد مايدعو للاعتقاد بان هذه الضحايا كانت تقدم إلى الالهة الام حتى في شكلها المفزع على شكل تمساح كما ان لبس أقنعة النمور من قبل اتباعها لايعتبر دليلاً على ذلك. ويمكن أن التضحيات كانت تقدم من قبل هذه الحضارة المغمورة والضائعة، ولكن المعلومات المتوفرة تدل على أن شعب التولنك جعل من ذلك مؤسسة حيث سيطروا على المرتفعات

للفترة من ٧٥٠\_ـ٩٨٠ميلادية ولكن شعب «التسولتك» يظهـر معتـدلاً ان قـورن بشعب والازتك، من المحاربين الاشداء حيث تروى لنا مدوناتهم بكبرياء عن قلع قلوب الاف الضحايا في مناسبات خاصة. وقد اسس شعب «الازتك» بيوتاً عائمة في حيرة «تكسو كوكو» في منطقة «تينو - جي -- تتلان» وأصبحت هذه البيوت العائمة مدينة في وسط البحيرة تثير الاعجاب ـ وكان تقديم الضحايا البشرية جزءاً من طقوسهم اليومية ويبقى أصل بناء مدينة «تيينوجي تتلان» أو «صخرة الكوكتسل، وسكانها الذين يقدر عددهم بمليون غامضاً، ولكن تأثيرهم على اواسط امبركا في عهد صعودهم كان يانعها وكانت الحروب التي يقومون بها ضد المدن المنافسة هي للقبض على الاسرى والتضحيسة بهم وسميت تلك الحروب «حروب المزهرة» أو القلب المتفتح حيث كانوا يقدمون دماء ضحاياهم إلى الالهة خاصة اله الشمس «تيناتوي» الذي يحتاج إلى كل القوة التي يمنحها له اتباعه لادامة الكون \_ و باطعام الالهة بالدم واتباعهم نظاما جنونيا صارما في التصرف الاجتماعي كانوا يديمون الالهة. وكانوا شعباً بدائياً عندما وصلوا إلى هضبة المكسيك وقد ضخموا قوة المعتقد المحلى الذي ورثوه ومزجوه بصراع روحى. وكان سكان المدينة يقومون عن رضا بطقوس قاسية بزرع شوك الكوكتس في اجسادهم وتعذيب الجسد ووخز آذانهم ولسانهم وقطع قلوب ضحاياهم وقد بقى الطاغية «مونتي زوما» امبراطور الازتك في منصب لخوف الناس منه واجبارهم على ممارسة الطقوس. ولكن وصول (هرناندوا كورتين) اسقط الامبراطورية بسرعة مذهلة، وكان قاسياً في معاملته الى درجة وصلت حد ابادة السكان من الازتك اضافة لاستسلامهم للاسلحة النارية التي لم يالفوها. رغم اعتقادهم في البدء ان كورتيز هو الاله «كواتزاكوتل» وجاء من الشرق لانقاذهم والمطالبة بحقه المقدس.

من ناحية اخرى نجد انه في نفس الوقت الذي بدأ فيه الازتك حملاتهم لايجاد مدينتهم نجد شعباً آخر يقوم ببناء دولة في أعالي جبال الانديز هم الانكا وهم شعب تشبه امبراطوريتهم الامبراطورية الرومانية ففي عام ١٤٣٨ \* هاجم مدينة «كوزكو» شعب منافس وحصل قتال في الشوارع واستلم السلطة امير

لم يذكر الكاتب إن كانت ميلادية.

صغير اسمه «باجاكوتي» وقد غزا مدن مهاجميه وضمها إلى امبراطوريته وكذلك ضم كل ساحل المحيط الهادي وتحت توجيهه وكذلك فعل ابنه «توبا أنكا» الذي حكم من عام ١٤٧١ ـــ ١٤٩٣ أواصبحت «كوسكوا» أو «كوزكو» عاصمة لامبراطورية مترامية الاطراف. ورغم جهل شعب الانكا بالعجلة والكتابة فقد تمكنوا من ادارة اقاليم واسعة وقاموا بضم نبلاء الدول المغلوبة الى طبقة نبلائهم وكذلك دخل المحاربون من الشعوب المغلوبة في جيشهم وتم تهجير السكان المعارضين.

لقد طمس أصل سلالة الانكا في ضباب اسطوري حيث يقولون انه جاء في القرن الحادي عشر ثلاث رجال وامرأة الى الجبال وتسلقوا حتى وصلوا إلى غابات الامازون وبعد وصولهم الى تلال «كوسكو»، حط الاربعة ووضعوا قطعة ذهبية ادعوا انهم ورثوها عن أبيهم اله الشمس والذي قال لهم أينما تغوص القطعة الذهبية في الارض فهو مكان سكنكم، وقام اثنان من الاخوة بتحويل انفسهم إلى صخور مقدسة وتزوج الباقيان من ذكر وانثى وبقيت عدة اجيال من الاخوة يتزاوجون فيما بينهم. وقد حكمت سلالة الانكا في سلالة صغيرة في البدء، وبدأت بقية القبائل المجاورة بمهاجمتهم ولكنهم انتصروا عليها وانشأوا امبراطورية امتدت عبر جبال الانديز.

لقد اظهرت التنقيبات الاثرية بان شعب الانكا جاء متأخراً من الناحية الزمنية الى بيرو حيث سكن قبلهم بالفي عام الهنود الحمر هناك وزرع هؤلاء الارض ونسجوا الملابس وعبدوا الهتهم في معابد ضخمة، وكذلك عرفت تلك الشعوب الفخار والمعادن فالحضارة المسماة «موجيكا» تقع اثارها على مقربة من حدود الاكوادور وقد نمت في عام ١٠٠ قبل الميلاد إلى عام ١٠٠ ميلادية وتركت العديد من الاثار التي نراها في المتاحف ولكن عدم تدوينها لا يعطينا الكثير عن معتقداتهم، لذا عرفنا حضارة ماتسمى «قبل عصر كولومبيا» من خلال حضارة الانكا. ومعرفتنا بمعتقداتهم جاء عن طريق المراقبين الاسبان الذين أتوا مع الفاتح «فرانسيسكو بيسارو» في عام ١٥٢٥ ميلادية. وبقي بعض شعب «الانكا» بعد الغزو الاسباني لمدة خمسين عاماً على منحدر الاندين قرب المحيط الاطلسي وكان ملجأهم الاخير في مدينة «ماجو بيجو» التي لم تكتشف حتى عام ١٩١١ ومما

عُرف عنهم هو اعتقادهم برسالة الحاكم المقدسة وشخصه ومايقوم به بانه احد مظاهر الله الشمس «أنتي» وقد ارسل ابناءه الاربعة من الانكا عطفاً على البشرية وبـوس الامازون ملجا طبيعياً للجثين من الانكا في القرن السادس عشر وكذلك حمت الهنود الحمر إلى وقتنا الحاضر.

اما الدخول الى البرازيل الداخلية في حوض الامازون فكان حدثاً جديداً، اذ لم يعرف الكثير عن القبائل الامازونية قبل عام ١٩٤٠ وهذه القبائل بدورها لم تعرف شيئاً عن الحضارة وقد ادى وصول الباحثين عن المعادن والمستوطنين والانثروبولوجيين الى تغيير الكثير، ولكن لازالت هناك تجمعات لم تتصل بالمدنية بعد. وقد اعجب الاخوان «فيلاس بوس» بطريقة حياة الهنود اذ اعجبا بحياة وجمال وحضارة قبائل نهر «كزنغو» فظلوا في الغابات وعاشوا مع الهنود وعملوا مافي وسعهم لحمايتهم من تجار الاراضي والمغامرين والبعثات التبشيرية والسياسيين. ويقولون ان اي محاولة لدمجهم ستكون بمثابة ابادتهم.

وسيبقى عمل الاخوين «فيلاس بوس» في المستقبل كأسطورة. وقد ادى احترامهما لقيم وافكار الهناود الحمار الى قيام البعض بجمع اساطيرهم وفولكلورهم.

في عام ٠٤٠٠ قام الرحالة فرجيسكو اوريلانا برحلة في نهر الامازون واكد على وجود قبيلة في احدى الجزر ومن النساء فقط من الجاريات والذين يزورون الجزيرة لايسمح لهم أي الذكور من المكوث إلا فترة قصيرة أي لعلمية الاخصاب وقد وجد الفاتحون الاسباب أن بعض الجماعات التي كانت تهاجمهم تقودها نساء، وهاتيك الامازونيات كن طوال القامة وشقراوات ذات شعور طويلة ملفوفة. حيث تأكد لبعض الباحثين عن وجود بعض القبائل التي تسمح للنساء بان يصبحن مقاتلات وقد وجد كرستوفر كولومبوس في بعض الجزر نساء يحاربن مم الرجال.

تسكن جزر الكاريبي شعوب من اصول اوروبية أفريقية، ولقد أدى النقل الجماعي للعبيد الى العالم الجديد للعمل في المزارع وقام الغزاة باستخدام المستوطنين الاصليين مما ادى لاحداث تغييرات جندية فشعب «الكارايب» مثلاً

لديه عادات مثل قبائل «الاراواك» في اميركا الجنوبية وكان اعلى كائن عندهم اله السماء الذي يسكن الشمس وقد انطمست معالم اساطيرهم نتيجة الطقوس التي دخلت مع العبيد. ومن الدلائل الواضحة على دخول طقوس جديدة فقد دخلت طقوس الفودو في هايتي وكذلك الزوجي وهو جسد بلا روح. ولوقت قريب كان ينظر إلى هذه الطقوس كسحر متدهور، ضاصة لان الالهة تدخل ارواح الاتباع ويصبحون مأخوذين ويعود الفضل في ازالة الشوائب عن الفودو الى اثنين من الاساتذة كمعتقد افريقي في الاصل ثم ادخل عليه القديسون والرموز المسيحية بحيث اصبح المبشرون المسيحيون بلا حول ولا قوة تجاه هذا الدمج. ويعود هذا الامر إلى ان بعض الذين قبض عليهم من العبيد كانوا سحرة في مواطنهم الاصلية ونقلوا المعتقدات إلى العالم الجديد.

## تعارسف:

أغوي: - اله البحر في هايتي ويقومون بطقوس واسعة لاطعامه ويرسل له من يعبده من اتباع طريقة الفودو هدايا في بواخر الى قصره في البحر.

آه بوج: - اله الموت عند المايا ويصور على شكل جمجمة او جثة منينة باجراس وبقى الى هذا اليوم تحت اسم «يـوم كميل» او سيد الموت ويقولون انه ينزور بيوت الموتى للبحث عن فريسة. اذ كان شعب الماييا يخاف من الموت ولم يكونوا مثل جيرانهم من المحاربين. وقد تعجب الغزاة الاسبان من حزنهم عند وفاة احدهم اذ كانوا يبكون الميت بصمت وفي الليل يتعالى صراخهم بشكل مخيف ويدفن الفقراء منهم تحت بيـوتهم ويملأون فم الميت بالذرة المطحونة وتوضع في يدهم خرز من حجر الجيد كنقود. اما كبار القوم فكانوا يحرقون ويوضع الرماد في كروس كبيرة وتبنى الأضرحة فوقها. وفي يوكاتان يوضع الرماد في تمثال او في جرة خزفية.

آي أبايك: - اسم متأخر لاله الموجيكا وهناك دليل ان حضارة ماقبل شعب الانكا اعتقدت بأنه خالق وسيد السماء وتحت عرشه الذي يقع على جبل عال يعمل «أي بايك» كمساعد للاله غير المسمى الاعلى ويلبس المساعد حلقا على شكل أفاع وعلى رأسه جلد نمر لعله كان ابن اله الجبل.

أموت كين: — وهو الاله الخالق لقبيلة (السليش) من الهنود الحمر في الميركا الشمالية وبموجب معتقدهم فان الكون يتكون من عالم سفلي وارض وسماء ويسند ذلك عمود ضخم ويسكن (أموت كين) في السماء وحده وهو رجل كبير السن وحكيم وعطوف ويهتم بمخلوقاته ويعمل كويوت كرسول له. تقول احدى الاساطير ان «أموت كين» صنع خمس نساء من خمس شعرات من رأسه وعندما سألهن ماذا يردن سمع خمسة أجوبة مختلفة اذ ارادت الاولى ان تصبح أم الشر والثانية أم الخير والثالثة ام الارض والرابعة ام النار والخامسة ام الماء وقد حقق لهن (أموت كين) رغباتهن وقال ان الرجال الاشرار سيكونون الغالبية في البدء ولكن الخير سيعم فميا بعد.

أنغاكوك: \_ اسم «شامان» من الاسكيمو او رجل الطب ورجل الطب هو ساحر القبيلة ولكون سكان القطب الشمالي لم يدونوا تاريخهم فان أنغاكوك هو بقايا الساحر وكذلك يقضي فيما يخص التقاليد ويمثل الطريقة للتخاطب مع عالم الارواح، ويمكن للرجال والنساء ان يصبحوا انغاكوك \_ ويقال ان النساء تعوزهن الشجاعة لمواجهة الشر. والشامان الذي يتمكن من جلب سوء الحظ يعرف باسم «الستسوك» ويهاجم ضحيته احد حيواناته السحرية ويكون عادة على شكل حوت «توبى لاك».

ويصبح الشخص انغاكوك بحماية من قبل الروح الحارسة تورناك، وهناك ثلاثة انواع من هذه الارواح واحدة على شكل انسان والثانية على شكل صخور والثالثة تسكن ارواح الدببة وهي اقواهم، عن طريق «التوناك» يمكن للشامان مداواة المرضى وكذلك يسيطر على الطقس والمناخ والمطر ويؤمن الصيد.

آسا غايا كيفاغي: سمعناها الرجل الاحمر وهو اله الرعد عند قبيلة «الجيروكي» وكانت تحت سيطرة شعب الاوركواز ولدى هذا الرجل مبعوثون صغار.

أيك جوا: معناها قائد الحرب السوداء وهو اله لشعب المايا ويصور بعيون سوداء ينظر بغضب وهو الاله المسؤول عن الذين يسقطون في المعارك وكذلك هو حامى التجار اذ يظهر احياناً على شكل بائم متجول.

أونا ولونا: -معناها الذي يحتوى على كل شيء وهو اله الخلق المزدوج

لشعب (البويبلو زوني) وهو اله الخلق المزدوج لشعب (البويبلوزوني) ويعتقدون ان أونا ولونا وجد قبل النزمن ومن خسلاله وخسلالها الهو وهي، ولدت الحياة «ضباب التكاثر وجداول النمو، وتدفقت الحياة منهما. وعندما اخذ (اونا ولونا) شكل الشمس أنجبا البحار الاولية حيث نمت الطحالب على المياه السلانهائية وتماسكت لتصبح الارض الام «أوتيلن تسا» والاب السماء (أبويان تاجى) ومن هنين الكائنين المقدسين ولدت كل الحياة.

أتيوس تروارا: - الآله الخالق لدى قبيلة (الباونيس) وقد خلق الشمس والقمر والنجوم كما تروي اساطيرهم وسميت القبيلة باونيس لان محاربيها يلبسون قروناً وكانوا يؤمنون بالنجوم.

أتيان سك: \_ يقول شعب الاوركواز انها امراة السماء والهة الارض وتوفيت أثر ولادتها توامين وقد خلق احد التوامين العالم من جسدها.

أيلدورادو: - معناها الملك الموشح بالذهب، عندما وصل الاسبان إلى الميركا سمعوا عن شعب غامض مدنه وشوارعه مغطاة بالذهب الخالص وعن مملكة يحكمها ملك راهب يسمى «أيلدورادو» لانه كان يطلي جسده بتراب الذهب، وتروى هذه الاسطورة عن شعب الانكا وقد شجعت هذه الاسطورة الغزاة الاسبان في غزوهم للتفتيش عن الثروة وكان دافعهم الحيازة والدافع الديني المتعصب وارادوا التعويض عن رحلتهم الشاقة ومعاركهم العنيفة وقد سقط اكثر جنود «كورتيس» من ثقل غنائمهم التى نهبوها من مدينة «تينو جتتلان».

أيل - لال: - بطل اسطوري عند قبائل (باتاغونيا) اراد والده «نوس جيث» ان يأكله ولكن فأراً ساعده في الخلاص حيث اخذه إلى جحره وخرج بعدها (أيل لال العالم واصبح زعيماً لاختراعه القوس والسهم وقد صارع والده وكذلك العمالقة وانتصر عليهم وقال لهم على الرجال ان يقوموا بحماية أنفسهم.

أينوم كلاو: - معنى الكلمة «الرعد» تقول الاسطورة ان الاخوين أينوم كلاو وكابنونيس صعدا إلى سماء الارواح الحارسة ليصبحا رجال طب ودواء. وبموجب تقاليد الهنود الحمر فانهما وجدا روحا نارية يمكنها عمل البرق في السماء وأصبح «أينوم كلاو» خبيراً في رمي المنجنيق وقد قلق ابوهما السماوي من قوتهما فحول الاخوين الى روحين روح الرغد وروح البرق.

أيرزوني: — ألهة الحب عند (النوردو)، وهي بنفس الوقت "لو" الهة العناصر البدائية وهي عشيقة مثالية ولكنها تراجيدية المزاج وتعيش ببذخ وتسرف في حبها وهداياها وتلبس ثلاثة خواتم زواج في يدها، اذ ان ازواجها هم "دمبالاها" واله البحر "أغوي" والمحارب "أغوون" وهي في حالتها (أيرزولي جي روج) ترفع ركبتها وتغلق يدها وتنحدر الدموع من ماقيها حزناً على قصر الحياة وحدود الحب.

أيستساناتيلجي: -معناها المرأة المتغيرة ويحترمها هنود (النافاهو) وهي قبيلة من الصيادين يعيشون في مناطق اريزونا القاحلة ويقولون انها متغيرة ولا تبقى على حالة واحدة فهي تنمو لتصبح سيدة عجوز ثم تعود شابة وتتغير من حال لحال ولا تموت ابدا وتمثل أيستسانا الفصول الاربعة وتعيش في بيت عائم في المياه العظيمة في الغرب وتزورها الشمس في دورتها اليومية. وتقول اسطورتهم ان ادم وحواء لاحظا مرة غيمة سوداء نزلت على جبل وقال الرجل لقد حدث شيء ما حتما لنذهب ونر وذهبا الى قمة الجبل وشاهدا فتاة صغيرة وكانت تلك الفتاة (إيستسانا جي) ابنة (نايتسان) الافق و (يادل يل) الظلام الافقي واخذاها الى دارهما واطعمت من رحيق الزهور ونمت في ١٨ يوماً.

تقول اسطورة أخرى انها أحست بوحدة في دارها ولم يكن لديها رفيق لذا جاءت للعيش مع البشر واستخدمت جزءاً من جلدها لصنعهم.

أستنك : -الابن العاق لاله الشمس في اسطورة عشائر (أيوا) وهي من قبائل (سيوكس) الرئيسة. وتعمل العديد منهم عادات الحروب وتقاليدها منه وينظر اليه احيانا كاله حرب. وتكرر في القصص خداعه وكذبه فهو اله مخاتل.

أيغالوك: ـ احد اسماء اله القمر لدى الاسكيمو وهو الههم الاعلى ويدير الظواهر الطبيعية وتقع تحت سلطاته كل المخلوقات ما عدا ما يعود الى اله البحر "سبدنا".

ويقول أسكيمو (غرين لاند) بان الشمس والقمر هما أخ وأخت، وفي غابر الزمان في ليلة قطبية بدأ الناس يلعبون في بيوتهم الثلجية وأيكلو، واطفأوا الفوانيس وبدأ كل منهم يأخذ المرأة التي كانت معه واخذوا مشاعل لرؤية كل منهم الاخر واكتشف القمر أن التي معه هي السيدة الشمس وهي أخته ففزع من هول المفاجأة

ومزقت الشمس أشداءها وضربت صدرها ورمت اشداءها امام اله القمر واخذت شعلة وذهبت الى السماء ولاحقها اخوها فانطفأت الشعلة التي تحملها واعطت شعاعاً في السماء وهما الآن في غرفتين في السماء ولكن القمر لا يضيء كالشمس لانه لم يحمل الشعلة.

آنتي: ـ اله الشمس عند الانطا وينظر اليه على انه الجد الاكبر لسلالة الانكا وقد ارسلهم للارض ليساعدوا في ايجاد المدينة، وقد اختلط ذلك مع ملوكية الانكا اذ اصبح الملك رمز الاله وكان يعبد. وبعد وفاة "باجاكوتي يوبانيك أنكا" مؤسس الامبراطورية أصبح جسده وجسد زوجته المجففان موضع طقوس سنوية اذ يخرجان من المقبرة الملكية ويتم وضعهما على منصة مذهبة وتأخذ المنصة الى معبد الشمس.

وفي ماجو ججي لا زال هناك مركز لتفريخ الشمس، وهي ساعة طقسية لمراقبة تحرك الاله (انتي) وهي كالمرصد ويجتمع الرهبان حول اعمدة الرصد وكذلك الحكماء المنجمون لتقرير احداث النظام الكوني واعتبر الاله وزوجته كالهة عطوفين.

أتزامنا : \_ كان أتزامنا الها مهما في مجمع الالهة لدى شعب المايا وهو ابن الاله "هوناب" سيد السماء وسيد الليل والنهار ويمثل كرجل عطوف بلا أسنان وخدود غائرة وهو بطل ثقافي اذ كان مخترع الكتابة وقسم الاراضي وعرف بانه الشمس ولم يكن مسؤولاً عن الكوارث.

أكسجل: -تصور أكسجل في اسطورة المايا على انها امرأة غاضبة صبت جام عضبها على الارض بمساعدة أفعى السماء لخلق الطوفان واعتبرت الهة الفيضانات والغيوم الممطرة وتدمر باعصارها الاستوائي. وكانت زوجة اله السماء "أتزامانا" وتحب ان تقدم لها القرابين وتظهر كالهة ماء محاطة برموز الموت والدمار وتلتف أفعى على رأسها وعظام تتدلى من ملابسها.

أكستاب: - الهة المايا للانتحار وتجسد وكأنها تهبط من السماء ويلتف حبل حول رقبتها وعيناها مغلقتان وتحمل على وجنتيها علامات الموت ويعتقد المايا بان المحاربين وضحايا القرابين الانسانية والنساء اللائي يتوفين في الولادة يذهبون رأسا للجنة وتأتى الالهة اكستاب لتجمع ارواحهم ويستريح الجميع من

عناء التعب قرب الشجرة الكونية (ياكسجي) ولا يحتاجون الى شيء اذ تُلبىٰ كل رغباتهم الكونية.

أياتيكو: - الهة الذرة عند قبائل البويبلو من الهنود الحمر.

أوغون: - البطل المقاتل في اسطورة (النودو) في هنايتي، وهو اسم اله الحديد في نيجيريا ويقولون يوجد العديد من الاوغون فهناك المقاتل والسياسي والضحية والساحر وحبارس الباب واسمه "باناما" وحامي النار ولا يغسل تمثاله بالماء بل يرمون عليه شراب الروم وعلبة كبريت مشتعلة لرؤية لونه الاحمر المقدس.

أوي: - تقول بعض قبائل البرازيل ان الارض في الماضي السحيق كانت من ملك امم "الاوي" وكانوا طوال القامة ويغنون في جوقة وهم يسيرون واختفت تلك الامة في اوقات قريبة ولا زال الهنود يتذكرون اغانيهم وتوجد أمة اسطورية أخرى اسمها "ميناتا - كارايا" وكان لدى رجالهم ثقب في راسهم يخرج صوتا كالصافرة وكانوا يشربون ماء جوز الهند بعد كسره برؤوسهم.

أوميتو كوتلي: معناه السيد الازدواجي وهو اعلى من بقية الالهة عند الازتك وفوق احداث العالم وهو مصدر كل الحياة ويقف فوق الزمان والمكان والمنائل الاعلى ويملك كل المتناقضات فهو النظام والفوضى، ورجل وامرأة، وضوء وظلام، وحركة وسكون وتقف تحته الروح العظمى و منافسه "كوازلكوتل" الذي يعتقدون انه في منفى مؤقت وسيعود كواز لكوتل أو الافعى المجنح لنشر معتقد جديد ...

أويكا: -تعيش قبيلة (اسكاليبوس) من (الجورونا) في البرازيل على ضفاف نهر كرنغو. تروي الاسطورة ان أويكا لاحظ في يوم من الايام ان الكثير من الحيوانات توفيت تحت شجرة عظيمة وعندما اقترب منها احس بدوار ونام ورأى في حلمه الاله (سنا) جد قبيلة الجورونا النمر وتكلم معه ومنعه من الاقتراب. والتزم اويكا بالنصيحة وعمل شراباً من لحاء الشجرة وحصل على قوى خارقة من لحاء الشجرة وصار من عظماء رجال الطب، وكان يعالج الناس بلمسة من

الاعتقاد بوجود مخلص الهي. - المترجمة.

يده وعندما يحلم تتحقق احلامه وطلباته واحتياجات القبيلة. وبامر من الجورونا تزوج ولكن زوجته خانته وحاول عشيقها قتل أويكا وتقول القبيلة انه كانت لديه عينان خلف رأسه ورأى حيوانا يختفي في ثقب فقال ساذهب وابقي معكم السهام والهراوات اذ حاولت ان اعلمكم كما اراد الاله سنا والآن ساذهب واختفى الرجل الطبيب وطلب من يريد المجيء معه الذهاب تحت الارض ولكنهم خافوا وبقوا على ما هم عليه.

أويتو كيوتل: معناها (الكويوت) أو الشيخ العجوز وهو اله في المكسيك وكانوا يخافونه خاصة من الناحية الجنسية.

بوجيكا: -بطل قبيلة جبجا للهنود الحمر وكانت مدينتهم في كولومبيا التي كانت تعتبر من اكثر المدنيات تقدماً في المنطقة، وصل بوجيكا من الشرق وتجول كثيراً كرجل ملتح وقام بتدريس أجداد الجبجا القوانين الاخلاقية والاعمال اليدوية واختفى بعدها في الغرب وتوجد آثار لقدميه على بعض الصخور. تقول الروايات ان امرأة أسمها (جي) خالفت تعاليمه الاخلاقية وشجعت الرجال على اللهو والمرح فحولها الى بومة. وقامت بمساعدة احد الالهة على اغراق البلاد مما دعاهم للدعاء الى بطلهم بوجيكا الذي ظهر على شكل قوس قزح وارسل اشعة الشمس لتجفيف الارض.

باجاكاماك: -معناها صانع الارض وهو اله الخلق في غابر الازمان في بيرو، ومن المكن انه كان اله الصيادين لدى شعوب السواحل وقد تبنى الانكا عبادته ويظهر اسمه مع اسماء العديد من الحكام. وتتضمن اسطورتهم بانه عندما خلق (باجاكاماك) الرجل والمرأة نسي ان يزودهما بالطعام فتوفي الرجل من الجوع، وأتهمت المرأة الشمس بالاهمال فقام باجاكاماك باخصابها واخذ ابنها وقطعه الى قطع صغيرة ونمت من تلك القطع الفاكهة والخضر وولدت ولداً ثانياً اسمه "وجاما" ولم يتمكن باجاكاماك من صيده فقتل أمه وقام واجاما بملاحقة "باحاكاماك" ودفعه الى البحر انتقاماً لأمه .

باجاماما: - الهة الارض عند الانكا وكانوا يقدمون لها القرابين من حيوانات اللاما وغيرها من الحيوانات وقبل دخول الانكا الى كوسكو امسكت احدى الاخوات من الاخوان الذين جاؤوا للاستيطان مع قطعة الذهب باحد

حيوانات اللاما واخرجت رئتيه ومالأتها بالهواء كالمنطاد وحملتها مع قطعة الذهب ودخلت المدينة.

باج آبي: - معناه الاب الشمس وهو الاله الخالق عند الهنود من قبيلة (التوكانو) وتعيش في الامازون على الحدود البرازيلية - الكولومبية ويقولون ان الشمس كانت الاب "باج آبي" والقمر اسمه "نيامي آبي" ولم تكن لديه زوجة وكان وحيداً فحاول اغراء زوجة الله الشمس وعندما سمع "باج آبي" جرده من لباس رأسه المحلي بالريش وهدده بالبقاء بعيداً لذا أفترقا في السماء وبعدئذ قام "باج آبي" بخلق الارض ووضع فيها الحيوانات والنباتات والبشر وساعده "باموري ماهسي" ونزلت ابنته "آبي مانغو" لتدرس شعب التوكانو ومنحتهم وعلمتهم المعرفة والبناء والخزف والحياكة والطبغ.

باموري ماهسي: مساعد اله الشمس وهو نصف موله عند قبائل التوكان ويقولون انه جاء الى الارض بعدة حيوانات متوحشة ومنها الافاعي النهرية الكبرى. ووقعت افعى ذات سبعة رؤوس في حب فتاة وكانت ستأخذها ولكن الرجل الطبيب وكلبه تدخلا وبعد معركة قتلا الافعى وحرقها رجل الطب ولكن الدخان المتصاعد حمل البقايا ووقعت البقايا على شكل مطر في البحر وولدت الافعى من جديد.

بنغا: - تذكر اساطير الاسكيمو ان الاله أيغالوك كان مساعداً لبنغا ومعناه «الذي في العُلىٰ» وهذه الالهة تعتبر حامية للصيادين وتحمي البشر وتساعد شامان وطبيب القبيلة وكذلك تساعد الشامان الهة الطقس «اسياك».

بوت لاج: - معناه «المعطي». وتقوم قبائل هايدا و نوتكاوكو اتكول في الساحل الشمالي من المحيط الهادي باقامة احتفال وتتضمن الطقوس اعطاء ممتلكات رؤساء القبائل والمحاربين والقادة في المجتمع حتى لا يقوم احد بالمطالبة بالارث وتتضمن الطقوس قيام كل منهم بالهجوم على ممتلكات الاخرين وتهديم ما لديه وكسر الخزف وقتل العبيد . . . الخ وعلى الثاني الرد وان فشل في المعركة يخسر مكانته الاجتماعية. ويقولون ان احتفالات "البوتلاج" كانت في البدء لتبادل الريش الذي يعتبرونه مقدساً.

بونوتسيو: - تقول قبائل ذوي الاقدام السوداء في مونتانا «بلاك فيت» ان

الارض من ملك (بونوتسيو) أول رجل على الارض ويقدمون له القرابين. أما "أسيو ماستان" فهو رجل البرد والصقيع اذ يجمد الارض ويصور كرجل ابيض اللون مع شعر ابيض ويلبس ملابس بيضاء ويركب حصانا أبيض.

تاوسكارا واوسكاها واوسكاها ووسكاها واوسكاها واوسكاها واوسكاها ويمثل التوأمان قوى الطبيعة المضادة ونتيجة صراعهما من أجل التفوق فقد سلح اوسكاها نفسه بقرني وعل بري بينما سلّح تاوسكارا نفسه بزهرة برية لذا فان الروح الشريرة اندحرت وبدأت تنزف حجر الصوان واصبح اوسكاها الالله الحارس لقبائل الهورون والموهاوك والتوسكاروس.

تيزكاتل: تروي اسطورة الازتك بانه كان رجلاً شيخاً يحمل صدفة كبيرة على ظهره وهو اله القمر الشيخ ويمثل عنصر الذكورة للكوكب وكذلك بزوغه من المحيط.

تيزكاتل بوكا: معناها المرآة المدخنة وأسمه يرمز الى مسرآة تصنع من حجير الاوبسيديان الاسود اللون واستخدمها سحرة الازتك لقراءة المستقبل ولدى تيزكاتل بوكا عدة اوجه فهو حامي المحاربين وكان ايضاً يمثل الشمس التي سقطت من السماء وتحولت الى نمر بسحر كوازاكوتيل وكان الها للسحر ويتعاون مع الساحرات واللصوص والاشرار. وكان الها قوياً مانحاً وقابضاً للحياة وتوجد تفصيلات في طقوسهم عن قيام شاب بتقمص شخصية الاله (تيزكاتل بوكا) لمدة عام وبعدها يقتلونه بعد القيام بطقوس في الربيع ويمنحون قلبه للشمس.

تيهو لتسودي: \_ هو وحش الماء عند قبائل النافاهو وكان عدواً للانسان ولكنه اصبح اقل عداء ولكنه لا زال مسؤولاً عن الغرق كملك للمحيطات ولم يقدر ان يرفض طلب اله المطر (تنينلي) واله النار (هاتز يسسني) عندما انقذا أول رجل من قبيلة النافاهو من الاعماق.

تلالوك: - اله المطر في المكسيك القديمة وعبده شعب "التولتك" ومن تلاهم من شعب "الازتك"، وكان مسيطراً على الغيوم والامطار والبرق وينابيع الجبال والماء ومملكته تتلقى ارواح الذين يقتلهم البرق او يغرقون أو يموتون من الجذام والامراض المعدية وسميت ايضاً الجنة الارضية "تلالوكان".

تلاوكزكالبا نيكوتلي: - اله الدمار عند قبيلة (التولان) ومرتبط بكوكب فينوس وفي مدينة (تينوجتتلان) احتفظ الازتك بالهة المتولتك واعتبروا هذا الاله سيد بيت الغروب وكان يهدد كل طبقات المجتمع.

تلازو لتيوتل: -الهة القذارة في اساطير الازتك ومرتبطة بالسحر الاسود وتطهير الخطايا وهي رسولة التائبين مع الاله (تيز كاتلبوكا) مراة الدخان، ونظروا اليها كالهة للتصرف غير الطاهر وكانت مسؤولة عن الجنس، وللحفاظ على تعصب المحاربين كانوا يقومون بوضع جثة عاهرة في مدينة (تينو جتتلان) اما الفتيات من اتباع تلك الالهة فكان يتم تدريبهن ويرسلن الى معسكرات الجيش وبعد الاحتفالات يتم قتلهن بطقوس.

تونابا: -أوكونابا «حامل الحرارة» وهو مساعد رسولي للاله الخالق (فيراكوشا) في بيرون القديمة ولعل ربطه ورميه في بحيرة (تيتيكاكا) كان كقصاص لثورته على الاله الخالق وعلامته مثل علامة الصليب مما ساعد المبشرين الاوائل على استخدام العلامة لنشر الديانة المسيحية.

تونا توي: - اله الشمس عند الازتك ويعتقدون بانها الشمس الرابعة التي تعطي القوة تعاقبت على الارض. واعتبر (تونا توي) الشمس الرابعة التي تعطي القوة للمحاربين ولحرارته وعطشه يشرب دماء القلوب التي تقدم له كقرابين كل يوم. واعتبره الازتك ذا قوة ذاتية للحتراق ويهدده يومياً عبء ولادة النهار الشاقة وكذلك الصراع والموت ليلاً. واعتقد الازتك انه من خلال التضحيات والقرابين والاخلاق العالية يبقى حياً وينظر المكسيكيون الى هذه الحياة بانها حياة شقاء وعمل شاق، ويمكن التكهن بنظرتهم تلك بالقتل الجماعي الذي مارسه الازتك في تقديم القرابين وكانت تلك الشعوب حربية ومحاربة. وقد تقبل شعب المكسيك دخول الديانة المسيحية عند مجيء (هرناندو كوريش) اذ اعتبروا ذلك عودة لكوازليكوتل.

تونينلي: -معناها اله المطر الذي يرش الماء عند قبائل النا فاهو في اريزونا، ويعتبرونه الها عابثا ويحب اللهو حاملاً جرة من الماء. ويصور على شكل بهلوان مقنع في الرقصات القبلية ويمثلونه كشخص مجنون ولكنه سعيد بما يقوم به.

تسوهانوي: -اله الشمس عند قبائل النا فاهو ويصورونه على شكل رجل

يحمل الشمس على ظهره وتروي قصصهم بانه يعلق الشمس في داره الواقعة غرباً في المساء.

تولون كوساك: \_ يعتقد شعب الاسكيمو ان الاب الغراب ساعده عصفور لاعطاء شكل للعالم وهذا الاعتقاد مرتبط باساطير هنود اميركا الشمالية لعدم وجود اسطورة حول الخليقة لدى شعب الاسكيمو اذ تقول بعض المجموعات في غرينلاند بان الارض سقطت من السماء ببساطة وخرج البشر من الارض، وان الكثرة السكانية منعتها الهة البحر اذ كانت تقللها باغراق البشر ولا يوجد في فنونهم تماثيل لالهة وليس في لغتهم كلمة خلق واقرب كلمة لذلك استمرار العمل مثل صنع قطعة فنية من العظام.

تزي دالتاي: -هي تعويذة يلبسها أباجي المكسيك الجديدة (نيومكسيكو) وتصنع من خشب النهر أو خشب الصنوبر أو الارز أو حجر من الجبل وتوجد تماثيل صغيرة تسمى تزي دالتاي وتعني الدواء وهي تحمي حاملها مثل الريش المقدس بالنسبة لقبيلة النافاهو وبقية القبائل.

جيمني كاكاوا: -الاله الخالق لدى حضارة الجيجا في كولومبيا. ويقولون انه صنع طيوراً سوداء كبيرة لحمل الضياء الى قمم الجبال وترك بقية عملية الخلق لآلهة اخرين منهم الالهة "باجو" وترسم باثداء كبيرة ويعتقدون انها ام البشرية وابنها ابو العالم وعندما انهيا واجبهما الكونى عادا الى البحيرات المقدسة كثعابين.

جالجي هويتلكو: - معناها الحرفي سيدة الخضرة الثمينة وهي الهة الماء لدى شعب الازيتك وترسم على شكل شابة جميلة وعلى شكل نهر تنمو على ضفافه شجرة العرموط الممتلئة بالثمار وتمثل العرموطة قلب الانسان.

جــاك: - اله المطر لدى شعب المايا وهو رديف لاله "الازتيك" "تلالوك" ويصور على شكل رجل وتجري الدموع من عينيه وكان صديقاً للانسان وسيد الرياح والرعد والبرق والمطر والخصب. وعبد على شكل اربعة الهة كل واحد منهم عثل الجهات الأربع الشمال والجنوب والغرب والشرق.

جيدي: ـ تقول اساطير "الفودو" في هايتي انه جسد جائع يلبس قبعة عالية وجاكيته ذات ذيل "سموكن" ونظارات سوداء ويقف على مفترق الطرق

الابدية حيث تعبر الارواح الى (غويني) مقر الالهة وجيدي حكيم لانه اله الموتى ويعرف كل شيء عن المتوفين وهو سيد الحياة واله ذكر يحفظ الاحياء ويريد عددهم ويبعث الموتى. وفي الغرف المخصصة لعبادته يوجد نموذج منحوت لاله الذكورة مع ادوات لحفر القبور وكحام للموتى فهو موجود في كل مقبرة ويسمونه ايضاً صليب "بارون ساميدي" ويلاحظ ان كلمة "ساميدي" ممكن ان ترمز الى يوم السبت بالفرنسية وهناك قبور تحميها رديفته مدام "برجيت" وعلى هذه القبور كومة من الصخور. و (جيدي) سيد الحب ايضاً فيصور كعابث وله شهوة لشرب شراب الروم واحيانا يصل الى مراسم الدفن ويزعج الحاضرين اذ تدخل روحه في جسد احد الحاضرين ويدخل في غيبوبة ولا يمكن السيطرة عليهم إلا بواسطة سادة الارواح أو "الهوغان"، وقد دخلت روحه مجموعة من هؤلاء بواسطة سادة الارواح أو "الهوغان"، وقد دخلت روحه مجموعة من هؤلاء للموغان لانهم لبسوا لباسه ودخلوا القصر الجمهوري وطلبواً مالاً ولبي طلبهم اذ لا يمكن رفض طلب الرمز الكوني للحياة والموت المحتوم.

جاكوار: - اله ذو مخالب في الحضارة ما قبل الكولومبية في اميركا الجنوبية وهو اله ذو عيون محدقة ومخالب - وفي حضارة "موجيكا" يذكرون ان اله الجبلمن غابر الزمن هـ والاله الخالق. وفي بوليفيا يذهب رجال القبائل لقتل النمر بيدين مجردتين ولا يحملون سوى رمح وذلك ليدخلوا القبيلة كمحاربين، ويعتقدون بوجود ارتباط بين الطبيب وروح الجاكوار وذلك يمثل بقايا من المحرمات بخصوص قتل النمر، فالنمر يمثل القوة ومن يريد الحصول عليها عليه ان يصبح استاذاً وكذلك يمثل النمر عملية الخصب اذ يرسم على أنه يخصب المراة.

دزوافتز: -غول ضخم حسب اساطير شعب (شوشونيان) وهم شعب بدائي يعيش في يوتا ونيفادا في اميركا. وتروي اساطيرهم ان دزوافتز سرق طفلي الحمامة الاثنين وقد ساعد النسر وطائر الكركي باعادتهما، ولاحقهما الغول فاختبا الاثنان في جحر غرير - نوع من الطيور - وعندما سأل الغول اين الحمامة واولادها قاده الاثنان الى حفرة ورميا احجاراً حارة عليه وإغلقا الحفرة بحجر.

دزي لارهون: -الاميرة الضفدعة في اسطورة قبيلة الهايدا، وهي قبيلة من قبائل الهنود الحمر المهمة وهم من صيادي الاسماك وتعيش هذه القبائل في كندا في جزر المحيط الهادى وقد وصلوا بالقوارب الممتلئة بالناس ومعنى ذلك هجرة قبيلة

باكملها. اما زوج الاميرة فهو "كايتي" الاله الدب.

دوهك وبوج: - تروي اساطير قبائل "سنوه ومش" في الشمال الغربي الاميركي ان الاله الخالق لم يكن راضياً عن اعمال " دوهك وبوج " في العالم اذ لم يتكلم البشر لغة واحدة وعم سوء التفاهم نتيجة ما قام به دوهك وبوج واكتشفوا انهم يضربون رأسهم في السماء التي كانت منخفضة لسبب لم يعرفوه، وكذلك تسلق الرجال الاشجار وذهبوا الى السماء، مما دفع احد الحكماء الى نصحهم بالاجتماع سوية لرفع السماء وقرروا جميعاً ان يصرخوا صرخة واحدة "ياهو" كعلامة لرفع اعمدة السماء وتمكنوا من القيام بهذا العمل بالتعاون ولكن البعض لم يعرف ان السماء اصبحت مرتفعة فانشغلوا بمطاردة الصيد وتعلقوا بعدها في السماء واصبحوا نجوم الدب الاكبر.

دامبالاها: ـالاله الافعى وله قوة فائقة في اساطير الفودو ويعتقدون في هايتي انه يجلس في السماء وزوجته (أيدا) على شكل قوس قزح فوق هايتي ويضمان العسالم ممثلين الاتحاد الجنسي. اما على الارض فتقوم أفعى النهر (سمبي) كسيدة أوسيد للينابيع والمطر أما الاخر فهو (دان بيترو) افعى على الشجرة، ودان بيترو من بقايا ثورة العبيد في هايتي على جيوش نابليون في عام ١٨٠٤ وبذا اصبحت ثاني مستعمرة مستقلة في العالم الجديد. والالهة الثلاثة يمثلون قوى الحياة عند اهالي هايتي ويعرف "دامبالاها" بالقديس (باتريك) الذي رمى افاعى ايرلندا في البحر.

زومبي: معناها جثة بلا روح لدى نطة الفودو في هايتي وهو عبد للساحر اذ يعتقدون بامكانية ازالة الروح بالسحر حتى عند الاحياء. وحتى جثث الموتى يمكن جعلها جثثاً متحركة بمفعول السحر.

سنيتوتل: - اله الذرة لدى الازتك ويقدم له الرعايا دمهم في شهر نيسان اذ ينقطون من دمهم على الغصن وكذلك على ابواب المنازل والاله مرتبط باله الزهور وسيد الارواح. وكان "سنيتوتل" محبا للانسانية ويزودها بالطعام بصورة مستمرة وكان تحت حماية اله المياه "تلالوك" وله عدة تجسيدات أنثوية.

سدنا: - الهة البحر عند الاسكيمو ولا يمكن لاحد الوقوف في وجهها البشع بعين واحدة إلا الشامان أو رجل الطب "أنغالوك". وتتحدث الاساطير عن مزاجها

الحاد وسيطرتها على من هم تحتها «أدليفون» أو الاموات العاديين وهي ابنة عملاقتين وكانت طفلة متمردة اذ كانت تخطف الانسان وتأكله حتى أنها اكلت اطراف امها وأبيها عندما كانا نائمين وافاقا بفزع وامسكا بها واخذاها في قارب الى البحر وتمسكت بالقارب فقام ابوها بقطع اطراف اصابعها الى حيتان وحيوانات بحرية وسمك وغرقت سدنا الى الاعماق حيث تعيش هناك لتحرس المخلوقات البحرية.

تقول اسطورة اخرى أن سدنا تعني "التي لم ترد أن تتزوج " وكانت تفضل الكلاب والطيور على الازواج مما دفع بابيها ذي العين الواحدة "السايكلوب" برمي أصابعها في البحر وكان لابيها ذراع واحدة وثلاث أصابع ليمسك الموتى والظاهر أن عادة تشويه العائلة لها علاقة بالوفاة ورمي الجثة في البحر وهذا يمثل التتويج في عالم الموتى.

ويقول شعب الاسكيمو ان عالمها "أديلفون" تسكنه الارواح العاصية ويعتقدون بعودتها كارواح شريرة أما عكس هذا العالم فهو عالم "كادليفون" حيث الحياة والعطاء.

سي : - اله القمر عند قبائل الموجيكا من الهنود الحمر وهو الـ حرب وقد سيطر (سي) على الالهة لسيطرته على العناصر والرياح والتقويم السنوي.

سنا: ـوهو جد جورونا اذ تعتقد احدى القبائل التي تعيش قرب نهر (كزنغو) في البرازيل يقولون ان أباه كان نمراً عظيماً وامه من البشر ولسبب ما فان عيون الاب والابن كانت خلف رأسيهما وكان (سنا) شيخاً عظيماً وعندما يستحم يعود اليه الشباب اذ ينزع جلده مثل كيس ويعتقدون ان نهاية العالم ستكون عندما يقوم (سنا) بازالة العصا أو عمود السماء مثل الشوكة من الارض.

ساتوا: ـ ارواح شريرة وكما يعتقد هنود "البلاك فوت " ان شبح الانسان هـو ظله، وان الامـوات يسكنون في بعض التـلال وتحوم الارواح الشريرة حـول مستوطناتهم لايذاء الاحياء خاصة بعد الغروب.

غاغاه: معناها الغراب الحكيم وعندما طار هذا الطير المقدس من الشمس كما يقول شعب "الاوركواز" حمل في اذنه حبة الذرة وكان الاله "ها هغيو هويا"

قد زرعها في جسد الهة الارض وكانت هذه اكبر هدية للانسانية.

غوين جن: -سيد الرجال واعلى كائن عند قبيلة (أوكا) في شيلي، وهم من اشد اعداء شعب (الانكا) وكذلك قاوموا الحكم الاسباني. ويسمونه ايضاً سيد الارض وقد سيطرعلى الظواهر الطبيعية وكذلك اخصاب الرجال والحيوانات والاشجار والاله المرادف له هو "بلان" اله العواصف والفيضانات وعزوا اليه البراكين ويعتقدون بنفس الوقت ان مصدر الشرهو الروح الشريرة "كويكوفو" التي ارسلت الطوفان.

فيا ماهسي: \_معناها سيد الحيوانات وينظر اليه هنود (توكانو) في اعالي الامازون كأهم روح في الغابة وهو قزم وجسمه ملون باللون الاحمر ويسيطر على الصيد وصيد الاسماك والاعشاب تحت الاشجسار وسلاحه عصا قصيرة ومصقولة حمراء وهو يحب الجنس وضد النساء الحوامل والحديثات الولادة اذ يرسل لهن الامراض لانهن لم يحملن منه. وتوجد ارواح اخرى تسمى (البرارو) وهم طوال القامة وشعرهم كثيف وبسبب علة في ركبهم لا ينهضون عن الارض بسهولة واذا رأى احدهم (برارو) فانه يهرب لخوفه من ان يفترسه.

فيراكوشا: اعلى كائن لدى الانكا وهو اله الريح والشمس وكانت له أهمية عند الشعوب القاطنة في بيرو حتى صعود امبراطورية الانكا وكان (فيراكوشا) يجسد وعلى رأسه الشمس كتاج وبيده البرق وعيناه باكيتان تمثلان المطر وكان (أيللا) اي الضوء يمثل بدء الاشياء. وفيراكوشا تعني بحيرة خلق الشمس والقمر والنجوم. ويقولون ان الاله جاب الارض متنكراً كفقير بثياب ممزقة وكان يتسول اما المياه فهي دموع الخليقة ولمعرفته بالآم البشرية بكى واصبحت دموعه المياه المنسابة ويعتقدون بانه خلق الارض والنجوم والسماء والبشر ولم يعجبه ما خلقه لذا أغرق العالم بطوفان وقتل السكان الاوائل ويقولون انهم كانوا من العمالقة وخلق بشراً محسناً وجاب بينهم كمتسول وعلمهم الحضارة والمعجزات. وتسروي اسطورة أخرى عن مرور الارض بخمسة عهود العهد الاول عهد (فيراكوشا) وكانت الالهة تحكم ولم يعرفوا الموت والعهد الثاني عصر العمالقة وعبدوا فيراكوشا والعصر الثالث عصر الانسان الاول وكان بدائياً اما العصر وعبدوا فيراكوشا والعصر الخامس عصر الرابع فهو عصر المحاربين أو (كارونا) وصنعوا حضارة والعصر الخامس عصر الرابع فهو عصر المحاربين أو (كارونا) وصنعوا حضارة والعصر الخامس عصر

(الموجيكا) حيث حكم الانكا وانتهى العصر بمجيء الاسبان في ١٥٣١ ميلادية واختفى فيراكوشا في المحيط الهادي وسار على الماء وكانها يابسة وعبده شعب الانكارغم وجود إله للشمس عندهم هو الآله أنتى.

كويوت: - اله قبائل الهنود الحمر في الجنوب الغربي للولايات المتحدة وهو اله مخادع وبموجب اساطير قبائل المايدو وهم شعب كالفورني قديم فان الخالق (ونومي) ترك مكانه للالهه كويوت المخادع بعد ان قام الناس باتباعه بدلاً من خالقهم.

تروي الاسطورة بعد عملية الخلق خرج كويوت وكلبه الذي كان الحية ذات الاجراس من باطن الارض وراقب كويوت الاله الخالق (ونومي) وهو يخلق أول رجل كوكسو وكذلك اول امرأة نجمة الصباح "ليدا مولوم كول" وعندما حاول كويوت خلق البشر ضحك فاصبحت عينهم جامدة من زجاج. وراقب كيف يعيش البشر الذين صنعهم وخلقهم (ونومي) بسعادة ورضاء فلم يعجبه الامر فاضاف للحياة الشقاء والمرض والموت. وحتى انه فرح عندما مات ابنه وكان اول شخص يتوفى من عضة حية ذات أجراس. وكان ونومي قد علم اول رجل طريقة للعودة للشباب بالغطس في ماء بحيرة فقام كويوت باغطاس ابنه على امل عودة الحياة له ولكن ذلك كان بلا فائدة. ويمثل كويوت قوى الدمار وتتوقع قبائل المايدو أذاه.

كويو لاكسس هكي : معناها الاجراس الذهبية تقول اسطورة الازتك ان الالهة الارض الافعى حملت للمرة الاخيرة وفزع اولادها اذ اعتقدوا انها ارتكبت خطيئة كبرى وقرروا قتلها قبل ان تلد وقد رفضت ابنتها (كويو لاكسس هكي) ذلك وهرعت اليها لتحذيرها ولكن عند ذهابها الى كهف امها خرج ابنها "هويزل بوجتلي" مدججاً بالسلاح وقتل "كويو لاكسس هكي" وعند عودته اخبرته امه عن طيبة قلب اخته فاخذ رأسها ورماه الى اعلى فاصبحت قمراً وتقوم بتلميع اجراسها الذهبية ليلاً.

كوايتلكو: -معناها "السيدة الافعى" وكانت الهة الارض لدى شعب "الازتك" ووالدة «هويزل بوج تلي». اله قبيلة وشعب الازتك. وكان (هويزل) اله الصين ايضاً، وقد حملت منه امه بشكل سحري اذ تروي الاسطورة انها كانت تكنس الارض في احد الايام فسقطت عليها كرة من ريش كأنها خيوط فاخذت

الكرة ووضعتها في صدرها، وبعد انهاء عملها فتشت عن الكرة دون جدوى وبذا حملت بابنها بلا خطيئة، وقد أثار هذا الحمل السحري غضب اولادها وبناتها الاربعمئة لانهم خافوا على شرف العائلة وأرادوا قتل أمهم ولكن «هويزل بوج تلي" خرج مسلحاً من رحم امه وقتل العديد من اخوته. وكان لكوايتلكو هيئة مفزعة فلباسها من الافاعي وقلادتها من قلوب البشر واساورها من جماجم ولها مخالب واثداء متدلية وتتغذى على جثث الانسان. وصورت على هيئة الام التي تلتهم اطفالها فهي الرحم والقبر، وفي ظل حكم مملكة الازتك فالارض لم تكن ملك احد فهي من ملك الالهة (كواتيلكو) وتعطي ثمارها لمن تشاء، لذا لم يجرؤ احد على امتلاك الارض فبعد عامين أو ثلاثة من الزراعة يذهب الموظفون ويطلبون من الزراع ترك تلك الارض والزراعة في مكان آخر.

كلوس كاب: \_ يقول (الابانكي) من الهنود الحمر وهي قبيلة من عشيرة "الكونكين" بان كلوس كاب هو البطل ومؤسس الحضارة اذ بعد قيامه باعمال خارقة ترك العالم وركب مرة على ظهر حوت مثل الملك آرثر، في التقاليد السلتية ويتوقع هؤلاء الهنود عودته لانقاذهم.

كاناسا: ـ الاله الخالق في اسطورة (الكويروكو) وهو الذي جاء بالنار للبشر. ويقولون انه رسم ظلاً للاشعة على الطين على ضفاف البحيرة ونظراً لحلول الظلام لم ير طريقه فتعثر بالرسم الذي رسمه للاشعة فبدأت الاشعة بايذائه فقام بالقفز الى الماء وقال غاضباً «لقد عملتها وقبل ان اخلقها بدأت بايذائي وجرحي "وتذكر بان ملك النسور هو سيد النار فقام برسم خطة إذ تعلق بأحد أرجل الطير النسر واجبره على العودة بالظل الى الارض ورغم ان الضفادع حاولت اطفاء نار كاناسا لكن النار المقدسة لم تخمد وبعدها قام كاناسا بحملها بعيداً عن البحيرة.

كاسوغوناغا: حكما تقول قبائل جاكو من عشيرة البامبا فان المطر من صنع روح امرأة معلقة بالسماء. هي (كاسو غوناغا). واخرون يعتقدون بان خنفساء كبيرة خلقت العالم وخلقت الارواح والرجل والمرأة الاولى.

والظاهران ان قبائل البامبا لم يكن لديهم الهة وكانت لديهم ارواح حارسة أو ارواح الاجداد والامهات.

كيجي مانتو: معناها الروح العظمى وهي اعلى الهة لدى قبائل

(الغونكوين) وهي من القبائل المنتشرة ويقولون ان (كيجي مانتو) خلق السماء والارض والحيوانات والنباتات وخلق البشر من الارض ونفخ في الروح وخلق بقية الخلق بواسطة وسطاء.

وتروي عشائر (أراباهوس) المنتمية الى الغونكويين بانه «الجد مع غليونه» وقد تجول قرب المياه في بدء الخلق وفتش عن الارض وصرخ ونادى على كل طيور وحيوانات الماء وطلب منهم المساعدة ودلته السلحفاة ابن يجد التراب لصنع الارض ونقلت الطيور البحرية بقطع منها وقد جفف الطين على غليونه وعمل العالم ورغم قدوم المرض والموت فان العالم بقي جميلاً. اما قبائل (الديلاوير) فترى العالم كبيت كبير ومركزه مركز (كيجي مانتو) وهو الاب.

كونوناتو: معناها الحرفي «من عملنا». يعتقد الهنود الحمر الذين يسكنون في غويانا بان (كونو ناتو) اراد لهم ان يسكنوا في السماء ولكنهم نزلوا الى الارض بعد ان اكتشف صياد ثقباً في السماء ولم يتمكنوا من العودة بعد سقوطهم لان امرأة بدينة سدت الثقب ولقيام قبائل (الواراو) بعصيان فقد منعهم الاله الخالق من عمل مدخل آخر بسبب قيام فتاتين بالسباحة في بحيرة محرمة وكذلك اولادهما فحملن من الله المياه بجنس من الافاعي. لذا تتصاشى قبائل (الداراو) السباحة بسبب هذه الاسطورة.

كوات: -انه اله الشمس في اساطير قبائل (الكاميوران) وتروي قبيلة الامازون التي تسكن قرب نهر (كزنغو) ان كل شيء كان ظلاماً والوقت ليلاً وسكن الناس حول التلال وكانت الحياة صعبة ولم يعرف الاخوان "كوات" و وأي، اي الشمس والقمر صنع الضوء ولكن الطيور كانت تعرف الضوء فقرر اله الشمس سرقة النور من ملك الصقور فارسل له ذباباً ولعبة ممتلئه باليرقات ولم يقدر النسر ملك الضوء من فهم صوت الذباب وعندما فسر له احد اخوانه فهم منه ان اليرقات هي هدية له وان الذباب جاء لدعوة الطيور وملكها لزيارة الشمس وكان والحصول على اليرقات. وحلَقت الطيور رؤوسها وبدأت رحلتها الى الشمس وكان (كوات وأي) مختفيين وعندما حلقت الطيور مسك كوات ملكها من رجليه وتركته بقية الطيور فقرر اعطاء الضوء للشمس والقمر كفدية وفسر لهما تعاقب الليل والنهار واكد لهم بزوغ الفجر.

كوكو لكان: - من المكن ان يكون اله الريح لدى شعب (المايا) وهو مراد ف لأفعى شعب الازتك المجنحة أو «كواتز لكوتل» وتذكر مدونات المايا ان احد الغزاة واسمه كوكو لكان وصل الى يوكاتا عن طريق البحر في عام ٩٨٧ وهو (كوكو لكان) أو الافعى المجنحة وهو اسم كواتز لكوتل، وكان قائداً لشعب التولتك وترك مدينة تولان لثورة اتباعه عليه واصبح فيما بعد البطل المؤسس للحضارة وكذلك انه الريح عند شعب المايا.

كوموش: - يروي هنود (المودوك) من شمال كاليفورنيا بأن كوموش كان شيخ الاقوام القديمة، وذهب في احدى المرات مع ابنته الى العالم السفلي حيث الارواح وفي هذا العالم الجميل كانت الارواح ترقص وتغني في الليل وتذهب الى اماكن الراحة في النهار حيث تعود الى ان تصبح عظاماً وبعد ستة ايام قرر كوموش العودة واخذ بعض الارواح وجمع بعض العظام في سلة وحاول الصعود الى السماء ثلاث مرات وتعثر مرتين والارواح تصرخ وتغني وقفزت العظام من السلة ورجعت الى اماكنها وفي المرة الثالثة تكلم غاضباً معهم واخبرهم بجمال الحياة على سطح الارض ووصل الى سطح الارض من العالم السفلي ورمى السلسة صارخاً عظام الهنود الحمر، وانتخب عظام مختلف القبائل وكان انتخاب عظام قبيلة (المودوك) آخر ما جمعه ورماه وبذا اصبح المودوك شعبه الشجاع والمختار وقال لهم رغم كونكم قبيلة صغيرة واعداؤكم كثيرين لكنكم ستدحرون كل الاعداء وانتهى ترتيب العالم وعاد الى طريق الشمس وبنى لنفسه وابنته بيتاً في السماء حيث يعيشان لحد الان.

كوروروماني: -تقول قبيلة (الاراواك) التي تعيش في حوض نهر أورينكو في الميركا الجنوبية بان (كوروروماني) خلق الرجال وصنعت (كوليمينا) النساء وقد ادخل الموت عليهم بعد علمه بوجود النساء واضاف للعالم الافاعي والسحالي والقمل ولعله كان وكيلاً للاله الخالق عندهم (أوتواز).

كواتي: -أو كيفاتي اله القبائل الهندية التي تسكن في "بوجيت ساوند" قرب واشنطن وكواتي تعني مغير الاشياء وقد حول العالم القديم الى العالم الذي نعرفه اليوم.

في البدء سكنت الحيوانات العالم مثل العنكبوت والنمل والثعلب وبدأ

(كواتي) يغير الاشياء لاعداد العالم لمن سيأتي من البشر. وعندما حاولت عمالقة الحيوانات أيقافه قام بتحويلها الى حيوانات عادية واصبحت غزلاناً وغيرها من الحيوانات. ودلك كواتي جسده فاخرج كرات صغيرة حولها الى بشر والهنود الاوائل ثم حول بعض الكلاب الى بشر وعلمهم الحرف مثل استخدام الصخور والطاحونة والمنشار ومن اعماله قتل الوحش (كوينلوت) اذ رماه بحجر حار وغلى ماء البحيرة وطاف الوحش ميتاً ففتح بطنه واخرج اخاه الذي ابتلعه الحيوان وجعله أباً لصنف الروبيان البحري وبعد ان شاخ (كواتي) جلس على صخرة يراقب غياب الشمس وبعد الغروب غطى رأسه بلحاف وتحول الى صخرة.

كويتزا لكوتل: - الاله المجنح الافعى في أساطير اميركا الوسطى وهو الذي منح التنفس للبشر واله الرياح وكان الخالق المعبود لدى تلك الشعوب وجسد على شكل الشمس ويقولون انه نزل الى ارض الاموات (مكتلان) وشعر وكأنه ميت وعندما أفاق بعد أن ساعدته نفسه الثانية أو صورته المزدوجة جمع العظام الثمينة وعاد الى الارض ورشها بدمه وخلق منها الانسان.

وهناك غموض كبير يحيط بشخصية (كويتزا لكوتل) من شخصيته المزدوجة فهو الاله المركزي في اسطورة معينة بينما يأخذ مركزا اسطوريا لمكانته وكونه المنشأ الحضاري والبطل. ففي كتاب «تاريخ الاشياء واسبانيا الجديدة» التي كتبها (برناردو ريفودي ساهاغون) ذكر يقول «حكم كويتزا لكوتل في مدينة تولان لمدة سنوات وكان رجلاً فاضلاً وكانت مكانته لدى السكان الاصليين مثل مكانة الملك \_ ارثر \_ عند الانكلين، وهناك معبد على شكل هرم مخصص لعبادته بناه شعب التولتك. وكان امبراطورهم الراهب التاسع وبعد شلاثة قرون من سقوط التولتك وانتصار شعب الازتك تبناه الازتك وقالوا أنهم احفاده وأعتبر اعظم ملك في تاريخهم اذ انه ادخل زراعة الذرة والنسيج وصقل الاحجار وعمل وسائد الريش وعلمهم قياس الوقت وعلم الفلك، واخترع التقويم السنوي مع طقوس محددة وأيام للصلاة ونشر التعاليم الدينية وقام الازتك الذين بالغوا ورثوا عن التولتك السطورة عودته من البصر في يوم من الايام للمطالبة بعرشه ورثوا عن التولتك المطالبة بعرشه وكانت هذه النظرة القدرية سبب نكبتهم اذ استغلها الفاتح "هرناندو كوريس"

الاسباني في عام ١٥١٩ ـ ١٥٢١ عندما قال بانه "كويتزا لكوتل".

وتتحدث الاسطورة عن سقوط ونفي (كويتزا لكوتل) اذ كان القائد المحارب (تيزكا تليوكا) من اعدائه باضعاف جسده اذ اغراه بالخمرة والجنس وندم (كويتزا لكوتل) على افعاله وبعد وفاة صورية في تابوت صخري أمر بترك مدينة (تولان) وحرق قصره ودفن كنوزه ونزع شارته من الريش وقناعه الاخضر ويقولون انه احرق نفسه على محرقة وطارت طيور نادرة من حرق جسده ويقولون انه رحل شرقاً في قارب من الافاعي وقال انه سيعود. ومن ناحية تاريخية يمكن ان يكون الحاكم المخلوع قد رحل الى (يوكاتان) اذ في عام ٩٨٧ ميلادية ذكر شعب المايا عن قدوم (كوكولكان) الافعى المجنحة واسس مدينة جديدة.

كزييتوتك: معناها السيد المخدوش وهو معبود غامض عند الازتك وكانت له صفتان فهو البذرة المزروعة حديثاً واله الزرع والخضرة والذي اعطى البشر غذاءهم بعد ان سلخ جلده وهو حي ومثل نبات الدرة حيث تسلخ الذرة قشرها عندما تظهر العرنوصة. وكذلك اعتبر سيد التعذيب ورمز التضحية وطريقة الخلاص وتظهر صفته هذه بارسال المرض الى البشر مثل الجدري والطاعون والعمى وكانت له رغبة في العالم السفلى.

كزويتكو تلي: - اله النار عند الازتك ويرونه كعمود جبار يمتد في الكون ويمتد في مدفأة العالم السفلي "مكتلان" في ارض الموتى ويرتبط بنيران البيوت على سطح الارض الذي تحكمه الالهة الافعى "كوتلكو" وزوجها "تلاكوتلي" وهو ضفدعة ضخمة بأسنان ويمثل القبر ايضاً و (كزو يتكو تلي) قائد للارواح ويساعد ارواح الموتى في امتصاصهم من قبل الارض.

كرُوجِيلي: - اله الزهور عند الازتك وسيد الارواح فبعد موت المحاربين بأربع سنوات يصبحون طيوراً بريش ملون - أما كاله للزهور فيصور بوجه أحمر وكان يجسد عالم الارواح غير الأبهة بعالم المادة.

كرُوجيكو ترال: معناها الحرفي الزهرة الثمينة للغاية وهي الهة الازتك للارض المثمرة المزدهرة وعلاقتها بالعالم السفلي وكان الازتك يجرون احتفالاً سنوياً للموتى وتروي اساطير الازتك ان "كروجيكوتزال" اعطت الزهور للعالم

وكذلك الجمال خلال فترة حكم (كويزالكوتل وبعد رحيله من (تولان) وسقوط امبراطورية التولتك فقدت حيويتها. ونظر اليها الازتك ايضاً على أنها مانصة الاطفال.

كزولوتل: -الحيوان أو الكلب وهو معبود الازتك ويرسم بأرجل مشوهة وينظرون اليه كمصدر للشقاء وسيد نجمة السماء. وهو الذي يدفع الشمس الى الظلام في الليل. وجسدوه كثنائي (كويتزالكوتل) وكان يعذب نفسه للابتعاد عن الحياة المادية وكان القتل بطقوس احدى عادات الازتك واتباع طريقة العذاب لايجاد الخلاص.

ليكبا: حجاءت الكلمة من غرب أفريقيا مع العبيد الى هاييتي واسم الههم (ليبي) ومعناها «الرجل الشيخ في الباب» وعند شعب هايتي والفودو يسمونه ليبكا ويعرف بالشمس ويدعو له اتباعه قائلين أفتح لي الطريق ولا تدع اي روح شريرة تقف في طريقي وليكبا لديه سيطرة على مخلوقات النهار أما (كارفور) فيسيطر على الارواح في الليل ويقولون أنه رجل القمر وهو قادر على عمل الخير والشر.

مانكو كاباك: \_ أو "أيار مانكو" مؤسس سلالة "الأنكا" وهناك ثلاث روايات فالاسطورة الاولى تقول ان اربعة اخوان واخوات ساروا في طريق (كوسكو) للاستيطان في كوسكو وخلال الرحلة قام اخوة "أياركاجي" بدفع احد اخوانهم الذي لديه قوى خارقة الى كهف لانهم خافوا من قواه المدمرة ثم قام الاخ الثاني "أيار أوكو" بتحويل نفسه الى صخرة مقدسة وأصبح الاخ الثالث "أيار أيكا" سيد الحقول بعد ان حول نفسه الى حقل وترك الاخ "أيار مانكو" للسيطرة على مدينة (كوسكو) وبقي الاخير هناك مع اخواته حيث تزوج احداهن وهي "ماما أوجلو" وفي رواية اخرى تروى بان الاله "أنتي " عطف على الرجال لبؤسهم فارسل اثنين من ابنائه الى جزيرة البحيرة "تيتيكاكا مانكو كاباك" وكذلك ارسل "ماما أوجلو" لانشاء المدينة وسافر الاثنان الى الشمال حاملين معهما ذهباً واخبرهما أبوهما «عندما يغوص الذهب في الارض سأعطيكما تعاليم معهما ذهباً واخبرهما أبوهما «عندما يغوص الذهب في الارض سأعطيكما تعاليم الشعوب الأخرى.

أما الرواية الثالثة فقد سجلها المؤرخون الاسبان اذ يقولون ان تاج (الانكا) اخذ قدسيته من "مانكو كاباك" وهو حاكم الانكا وكان مولعاً بالمظاهر وملابسه تدهش الرعايا لفخامتها وكان اول امبراطور لسلالة الانكا.

ماسيوي: ـهما توأمان في اساطير (البويبلو) وهما ماسيوي، وأبويوا ارسلتهما الام الكونية لتثبيت الشمس في السماء وقد توزع البشر فيما بعد على شكل قبائل.

مافوسينم: \_من قبيلة (كامايوا) على ضفاف نهر كزنغو في البرازيل. تقول القبيلة ان مانغو سينين وجد في البدء وهو الخالق وقام بتحويل قوقعة من البحر الى امرأة واولدها ولداً وهو الرجل الاول واخذ الطفل منها فذهبت امه باكية الى المستنقعات وتحولت الى قوقعة مرة ثانية وتروى القبيلة انهم احفاد ابنها.

مكتلا نيتكوتلي: ـ اله الموت عند الازتك الذي يحكم عالم الموت الصامت «مكتلان». وقد علم الامبراطور (مونتسيما) من السحرة بان كارثة ستحل اذ ستسقط النيازك وطيور غريبة فارسل الرسل مع هدايا ثمينة وجلود رجال الى (مكتلا نيتكوتلي) لانه كان بحاجة الى سلام "مكتلان" بعد ان جاء الى علمه بان "كواتز الكوتل" أو الافعى المجنح سيعود الى مملكته.

هاهج وديو: -الخالق الخير في اسطورة شعب الاوركواز ابن الهة السماء أتنسك. اما التوأم (هاهج وداتج) فهي الروح الشريرة.. اما "هاهج وديو" فقد صنع السماء براحة يده ووضع وجه امه المتوفاة لتصبح الشمس وصنع القمر من اثدائها وكذلك النجوم واعطى جسدها الى الارض كمصدر للاخصاب وجعل أتنسك الهة الارض بينما قام أخوه بصنع الظلمة في الغرب واخترع الزلازل والعواصف المدمرة وتحدى أخوه الخير وتبارز الاخوان باشواك شجرة تفاح اذ حولوها الى سهام، ولحسن حظ البشرية دحر اله الشر وارسل الى العالم السفلى.

هايواثا: \_حسب تقاليد شعب الاوركواز فانه حكيم من القرن السادس عشر وكان وراء اتحاد خمسة من قبائل الاوركواز سميت بالامم الخمسة. وبطل القصيدة المعروفة "للونغ فيلو" كان رئيس عشيرة (الالنكوان).

هساكي يتامسي: -استاذ التنفس واعلى الهة الهنود الذين يسكنون قرب

الجداول في جنوب شرق الولايات المتحدة ومرتبط بالشمس ويعرف ايضاً باسم الحالس في اعلى.

هواكاس: ـالاشياء المقدسة وتقع تحت الاله الخالق "فيراكوشا" والهة الشمس (انتي). وقد عبد شعب الانكا العديد من الهة الطبيعة وتجسد على شكل صخور أو تماثيل أو تنبؤات.

هوتاكا: \_الهة الانغمار والسكر والعربدة عند قبيلة (الجبجا) وبتجسدها على شكل (جي) عارضت قوانين (بوجيكا) الصارمة وهو بطل كولومبي وقد حولها بوجيكا الى بومة.

هويتزلوبوتجي: - الاله الوحيد من أصل "أزتيكي" ومعناها الطير الازرق المغرد في الغرب، وكان اله الحرب، وفي بدء حملتهم على المكسيك فقد خاطب هذا الاله رؤساء قبائل الازتك قائلاً: «ان بعثتي وتبشيري وواجبي هو الحرب وعليّ ان انضم الى شعبى بلا رأفة».

وبعد تأسيس مدينة (تينوجتيتلان) في عام ١٣٢٥ ميلادية فقد اسس اكبر معبد في الجزيرة العائمة لاله الحرب " هويتزولوبوجي "، واعتقد الازتك بانه الشمس وهو محارب شاب يولد كل يـوم وقد دحر نجوم الليل حسب اساطيرهم وتساعده ارواح المحاربين ليبعث بعد موته في الغرب. ومن رموز سلطته طير النار المغرد ويرتبط ايضاً باله الـزهور "كزوجبلي" حارس الارواح والالهان مرتبطان بالبعث وعودة الحياة. وقد كتب مؤرخ الفـرسيسكان "برناردو دي ساهوغون" بان عيـد (لوهـو يتزلوبوتجي) يتميز بقيـام الرهبان بتقـديم قلائد من الـزهور والورود والبخور وطعام وأكليل، ولكن في احيـان اخرى يستلم المعبود هدايا ذات طبيعة دموية فقد كانوا يضحـون له بكل السجناء حيث يسلمـون الى الرهبان في مدخـل المعبد ويسحبونهم مـن شعرهم الى أعلى ويخرجـون قلوبهم ويشـوهون الجسد ويقـومون بـارسال اللحم للحـاكم والنبلاء لأكله. ويقول مـؤرخ الازتك الجستل كوجتل" بـان استمرار فعاليـات الازتك الحربية كانت طـريقة لتأمين الاسرى لالهتهم المتوحشـة. ومثل هذه الطقوس اثـارت العداء السيـاسي من الذين كانوا يحاولون منع مثل هذه الطقوس الوحشية.

هوناب: -أو (هوناب كو) معناها الاله الوحيد وبموجب معتقدات (المايا)

فهو الخالق البعيد وقد جدد العالم بعد شلاثة طوفانات صبت المياه على الارض من فم الافعى السماوي. وكان العالم الاول مسكونا من قبل الاقزام. وهم بناؤو المدن المهدمة، وفي العهد الثاني من الطوفان الثاني عاش "دوزولوب" الجنس الغامض أو المعتدي. أما في العهد الثالث فعاش شعب المايا أما العهد الرابع فهو خليط من القبائل وسينتهي بالطوفان الرابع، وتبادل البناء والتهديم والتجديد وهو انغطاس للطبيعة المزدوجة عند المايا. فمثلاً حاول اله المطر (جاك) تجريد اغصان الشجر بينما قام اله الموت (أه بوج) بقطع الثمار والحبوب.

نابي: معناها الرجل الشيخ وهو الاله الخالص لدى قبائل الارجل السوداء «بلاك فوت» الهندية الحمراء ويعتبرونه اله النور بدلاً من كونه الشمس. وتتداخل قصة الشيخ مع الخلق اذ يقولون انه أب للسماء العاقل والحكيم ولكن لديه بنفس الوقت مظاهر (كويوت) المدمرة وهو خالد لايموت وقد غادر الى الجبال وسيعود يوماً ما، ثم اخذت عبادة الشمس (ناتو) مكان (نابي) وزوجته القمر ويقولون ان اولادهما اكلتها اللقالق ما عدا نجمة الصباح.

وتروي اسطورتهم انه بعد خلق العالم قام بصنع الرجال من الطين وقدم نفسه لهم على ضفاف النهر وسألته احدى النساء ماذا سيكون مصيرنا وهل ستكون لنا نهاية? اجابهم: لم افكر بذلك. ثم اضاف لنقرر ماذا سيحدث اذ سأرمي بقطعة خشب في النهر فاذا طافت سيموت الناس ويعودون للحياة بعد اربعة ايام، اما اذا غاصت فلن تكون نهاية للموت وطافت الخشبة في الماء وقامت المرأة بالتقاط صخرة عن الارض ورمتها وقالت «اذا طافت سنعيش الى الابد واذا غاصت يجب ان يموت الناس». وغاصت الصخرة فقال لها (نابي) لقد انتخبت الموت وتوفي طفلها فعرفت ما قامت به من عمل.

ناينيز كاني: - معناه قاتل الالهة الغرباء وابن الماء وهما من قبائل "النا فاجو" الهندية الحمراء ويقولون انه وجه ضربات قاتلة للارواح الشريرة في العالم. ويعتبر الاخوان من الهة الحرب وكلاهما بطلان قوميان وهما من سلالة (يستسنا تليهي) أو المرأة المتغيرة الاشكال واله الشمس "توبادز ستسيني" وتعتبر الظلمة ضده.

تروى الاسطورة أن الاخوين قابلا في أحدى المرأت أمرأة عنكبوت عندما

كانا في طبريقهما إلى بيت إله الشمس فشاهدا دخاناً يصعب من الأرض ووجدا أنه يأتي من سرداب فيه سلم، ونزلا فشاهدا أن السلم أنسد من تصباعد الدخان وقابلتهما المرأة العنكبوت وقالت لهما ما سيصادفان في سفرهما الى "تسوهانوي" حيث سيزوران اربعة أماكن فيها صخور تسحق المسافرين ويمنزقهما القصب والكوكتس وتحرقهما البرمنال الحارة ولمساعدتهما اعطتهما تعويذتين اجداهما للسيطرة على الاعداء وريشة لحفظهما وبعد مغامرات عديدة وبمساعدة البريشتين السحريتين دخلا الى بيت اله الشمس المريع، ووجدا داخله فتاتين صامتتين وعند قدوم التوأمين تحركتنا وربطتا التوأمين في درج الخزانة وعند عبورةاله الشمس سأل من تحاسر على دخبول ببته فجاولت زوجتيه تهدئته ولكنه سحب الأخوين لامتحان قواهما اذرماهما على حافة مسنّنة ولكنهما تمسكا بالريشة السحرية وحاول اله الشمس غليهما بالماء الحار ولم ينجح ثم دخن غليونا مملوءاً بالسم ولم ينجح اذ حذرتهما جرادة ووضعت شيئاً في فمهما لايقاف السم وبذا حصلا على رضا اله الشمس وتبناهما وعندما سألهماعن هدف رحلتهما اخبراه ان "أناى" وهي وحوش الله الشر تفترس البشر وطلبت منه تزويدهما باسلحة الهية فقال لهما أن العملاق (بيتسو) ابنه أيضاً ولكنه زودهما بأسلحة منها سهم نارى واسهم اخرى تعمل باشعة الشمس وسهم قوس قزح.

وغادر الاخوان من ثقب السماء "ياغا هوكا" ونزلا الى الارض من منحدر وقابلا العملاق "بيتسو" على بحيرة وقتلاه وسلخا جلده ثم قتلا الوحش "تيلغيت" وله قرون غزال ووصل احد الاخوين الى قلبه الذي نزعه بسهم وصارع آناي الاخوين قبل سقوطه على الارض.

اما الشر الثالث فقد قابلا الوحش الشبيه بالنسور "تسيناهال" الذي كاد ان يدوس (ناينزيغاي) بقدميه ولكن سهم البرق قتله. وتحولت تلك الطيور الى طيور صغيرة غير مؤذية اما "تسيناهل" الصغيرة فتحولت الى نسور عادية يستخدم ريشها اليوم للزينة. وكذلك خلص الاخوان العالم من شرور "بيناي أهاني" الذين يقتلون بنظراتهم وقتل دببة وصخرة شريرة وغيرها.

واكوندا: - معناها القوة العليا وتعني الغموض "سيوكس" ولها ارتباط بكلمة شعب الاكواز "أوريندا" أو القوة السحرية وكذلك بكلمة شعب (الاكونكين)

" مانيتا " أو الروح. ويعتبر (اكوندا) مصدر الحكمة والقوة وهو الذي يغذي العالم ويعطى المعرفة لرجال الطب وكذلك تعبده قبائل (الداكوتا) وهوعندهم طير الرعد.

واتا وينوا: معناها أقدم شخص وبالرغم أن العالم دارون اعتبر قبائل "يتراويل فويغو" أرض النار بانهم بدون أي مفهوم ديني لكن التحقيقات اللاحقة اظهرت وجود عقائد لديهم أذ كانت قبائل (الياهطان) تصلي ألى "وأتا وينوا" أله السماء الذي يحفظ المخلوقات. أما قبائل (الاونا) فكان الههم الاعلى (نتموا كل) ويصور بلا جسد أو زوجة أو أطفال وترحل الارواح ألى عالمه بعد الموت وكانت طقوسهم تتركز حول تفوق الذكر على الانثى. وقد بدأت تلك الشعوب بالاختفاء في الوقت الحاضر.

وشبوش: ـ تقول قبائل (نيزبيرسي) قرب واشنطن انه وحش القندس ومنع عليهم صيد السمك فعندما يقترب اي صياد يسحبه بمخالبه الى الاعماق، وعندما طلبوا من الاله كويوت (الذئب) مساعدتهم صمم كويوت رمحاً مع قبضة قوية ذهب الى البحيرة للصيد، وحاول الوحش (وشبوش) اصطياده فرماه الاله كويوت بالرمح وتصارع الاثنان في الجبال المجاورة وحاول القندوس الخلاص محاولاً الهرب الى البحيرة ولكن كويوت سحبه وادى صراعهما لتوسيع حوض الانهار وشق التلال وخلق تجاويف ووصل (وشبوش) الى المحيط الهادي وقفز في أمواجه وبدأ ياكل الحيتان لاسترجاع قوته واستراح كويوت واخذ يفكر في طريقة للقضاء على وشبوش فحول نفسه الى قطعة حادة طافت في البحر فابتلعها وشبوش دون ان يدرك واعاد كويوت نفسه الى حيوان وقطع قلب القندس ومن الجثة الكبيرة خلق جنساً جديداً من البشر وهم الهنود الحمر في اميركا الشمالية في الساحل الشمالي الغربي ومنهم (الجينوك وكليكيتات وياكيما ونيزي بيرسي) فاسعاءهم عيونا وافواها فاستخدم سكيناً صدئة مما جعل بعض الشفاه غليظة ومتدلية.

ويوت: \_\_ في اسطورة الخليقة لهنود كاليفورنيا فان «ويوت» كان اباً لجنس قبل الجنس البشري وتكاثر هؤلاء السكان وهاجروا الى مختلف الجهات وتوفي ويوت متسمماً ربما بفعل كويوت «الذئب».

ونومي: - تعني عدم الموت وهو أب السماء والكائن الاعلى عند قبائل (المايدو) الهندية في كاليفورنيا ويسمى «كودو - يابو» خالق العالم و«كودو - يابو» خالق العالم و«كودو يابوني» رئيس العالم. وعندما خلق (ونومي) الانسان جعل الطبيعة في حركة وحكم (ونومي) لحين ظهور منافسه «كويوت» الذئب المخادع وتمكن كويوت من خلع اب السماء اذ ان البشر تبعوا كويوت المخادع وتركوا الى ونومي عالم الارواح وحكم كويوت في الارض اما (ونومي) فحكم في ارض الزهور فوق الغيوم.

ياناولوها: ـ وهو رجل الطب في اساطير (الزوني) بعد خروج البشر الاوائل من رحم الارض الام شاهدوا شكلهم الغريب اذ كانوا معتادين على العالم السفلي اذ كانوا مخلوقات غريبة سوداً وصلعاً مع ذيل قصير وعين كعين البومة واذان كبيرة وقدم مربوطة واتجهوا الى الحكيم (ياناولوها) الذي جاء بجرة ماء من المحيط الكوني وكذلك بذور نبات ومادة فيها قوة الحياة. وعلم قبيلة (البويبلو) زوني الحضارة والزراعة والزواج وتنظيم الحياة الاجتماعية وكان دواؤه فعالاً. وتمثل جرته بالوان براقة ونقوش صدفية واحجار وكانت شعاراً لقبائل «الزوني»

يولكاي أيستسان: - تقول قبائل الناهو بان (يولكاي أيستسان) كان امرأة هي الصدفة البيضاء وخلقت في نفس الاونة التي خلقت فيها اختها (أيستناتلهي) أو المتغيرة وهي الهة الارض وترتبط بالفصول اما «أيستسان» فترتبط بالمحيط.

يوم كاكس: معناها سيد الغابات وهو اله الزرع لدى شعب المايا ويظهر في اسطورتهم بانه ابتلع اله الذرة الشاب ويحميه الله المطر (جاك) وكذلك اخذ «يوم كاكس» دور اله الخصب.

## أفريقيا الصحراء غرب وشرق الساحل وجنوب افريقيا ومدغشقر

توجد لدى القبائل الافريقية عادات وتقاليد وبالرغم من وجود لغة مشتركة لدي بعض القبائل مثبل قبائل البيانتين مثل بانتين شرق وحنوب افريقيا فيان معتقداتهم المحلية متعددة وهذا التعدد يثير الدهشة اكثر من كونه دالةعلى تراث مشترك. واسباب تعدد الاسطورة عديدة اولها حجم القارة واختلاف الطقس حيث تتجول بعض القبائل في السهول المفتوحة لرعى المواشي والعيش على الصيد ونجد ان البعض الآخر منهم مزارعون يعيشون على ضفاف الانهار في غايات استوائية ومثل هؤلاء السكان يعتقدون مثلاً بإن بيئة قبائل البو شمان غير صالحة للسكن. وقد عاش البوشمان في البدء جنوب نهر النزامبين ثم زحفت عليهم قبائل البانتو ومن بعد ذلك المستوطنون البيض وبقيت بعض القسائل تسكن على حافة صحراء كالارهاري. اما السبب الثاني فهو الهجرة السكانية وهي عملية تاريخية لم نكن لندرك ابعادها حيث أن التاريخ المدون في افسريقيا حديث العهد وكان اعتمادنا الرئيسي في كتابة هذا الفصل هو الروايات المطلية اضافة للمعلسومات التي دونها المكتشفون والرحالية والسبب الاخير في تعدد الاسطورة هيو وجود مجموعات عرقية مختلفة. ففي شمال الصحراء تجد هذا السبب واضحاً مثلاً بالنسبة للبربر والعرب الفاتحين ففي جبال الجزائر والمغرب الداخلية نجد بقايا حضارة البربر باقية. اما غرب افريقيا فهي جـزء من القارة مع كثافة سكانية لمختلف الشعوب اذ نجد بين نهر السنفال ومنابع نهر الكونف حوالي ٢٠٠٠ لغة معروفة ولهجات محلية. ورغم كل هذا الاختلاف فكل الافارقة تقريباً يعتقدون باله اعلى قادر وموجود. اذ تشير اليه قبائل (الاكان) في غانا باسم «بريكير هو» ومعناها الذي يعلم ويرى كل شيء بينما تدعوه قبائل النزولو في جنوب افريقيا باسم «أوكيلي» أو الحكيم ويسميه شعب «الكاندا» في اوغندا عين الله الكبيرة. أما قبائل اليوروبا في نيجيريا فتقول انه ينزاقب دائماً في كل مكان وكل الازمان ولايغمض لنه جفن ولا يخفى عليه شيء لان رؤياه داخل وخارج الانسان وكاله السماء يعتقدون بانه الاب والام والجد والشيخ والجد الاكبر وصديق ورفيق الجميع. اما قبيلة (كوما) في افريقيا فتقدم قرابين من الكلاب لالههم. وتعتقد قبائل (الزولو) عندما تقوم الصاعقة بضرب الماشية بان الاله «أوكيلي» ذبح من ماشيته لانه جائع. اما الرعد فينظرون إليه كاله يلعب وينظرون اليه على انه رؤوف. وطرق اله السماء لديهم فينظرون إليه كاله يلعب وينظرون اليه على انه رؤوف. وطرق اله السماء لديهم غير معروفة فهو يرسل للبشر شقاءهم. اذ تعتقد قبائل «أكامبا» في كينيا ان «أسا» الاب قال انني خلقت البشر وانا أحبهم ولكنهم سينمون وسأرفض نموهم ويكون مصيرهم الموت. اما قبائل (الهريرو) في جنوب غرب افريقيا فتفسر الموت ببساطة اذ تقول ان الله دعا كبار السن.

وتوجد اسطورة شائعة حديثاً في ليبيريا وتعطي تفسيراً آخر للموت اذ تقول الاسطورة ان الاله «سنو نيساو» الاله الخالق ارسل ابناءه الاربعة إلى العالم واراد منهم العودة فرفض الابناء وتعبت الارض من بقائهم واستخدم الاله قوته واعادهم للسماء وبقيت اجسادهم على الارض وعند الصباح لم يستيقظوا فقال الاله «سنو نيساو» لقد اعدتهم الى بيتهم وسأترك اجسادهم معك ومنذ ذلك الحين استخدم الاله قوته لأخذ الرجال من الارض ولكن الطريق امامهم كانت مغلقة لاصرار الارض على ابقاء الاطفال الالهيين وتقول الاسطورة قبل بدء الصراع بين الارض واله السماء لم يعرف البشر المرض والشقاء والموت ثم بدأ الصراع وعانى البشر من المرض فارسلوا قطة الى الرجل الحكيم لاعطائها دواء يشفي المرضى ويحيي الاموات وعند رجوع القطة من الحكيم وضعت العلاج على جذع شجرة وسبحت في النهر ونسيت الدواء وعادت إلى السرجل الحكيم بلا دواء وغضب وسبحت في النهر ونسيت الدواء وعادت إلى السرجل الحكيم بلا دواء وغضب لتصرفها ولعنها قائلاً حتى لو قطعنا جذع الشجرة فانها ستنمو ولكن عندما يموت البشر فستكون هذه نهايتهم.

ان غضب الحكيم او رجل الطب في هذه الاسطورة له مغزاه العميق فهو الوسيط بين الاله والانسان فالافارقة مثل بقية الشعوب اعتقدوا بانهم لايقدرون على الاتصال بالله مباشرة فأوجدوا واسطة أو اشخاصاً خاصين واستعانوا بأشخاص معينين فبين قبائل الماساي في شرق افريقيا فالساحر «يوبونوك» ينتخب من احد العشائر ويقدر ان يخبر الجميع بشجرة عائلته الى الجد العاشر حيث يدعي ان ذلك الجد سقط من السماء ومع وجود الساحر تتوجه قبائل الماساي في صلواتها الى «أن كاي» السماء. اما الساحر فعمله هو كوسيط يومي يقوم بالوساطة عن طريق الاحلام او الغيبوبة او الرموز والاشارات ويجب أخذ موافقته على كل عمل هام وتحت حماية هؤلاء الاشخاص العارفين بالطرق المقدسة تنفتح نماذج الحياة القبلية حول الولادة والزواج والبلوغ والموت.

اما قضية السلف فهم لايؤثرون على ضمير قبائل الماساي لعدم وجود مفهوم البقاء بعد الموت وتترك الجثة في أكمة لتأكلها الضباع ويقوم اقرباء المتوفى بوضع كومة من الاحجار على جثة المتوفى ويعتقدون بعودته كأفعى. وفيما عدا قبائل الماساي الرحل فان لعبادة السلف دورها في اساطير شرق افريقيا. أما في غرب افريقيا فلديهم الهة للعبادة والتأمل. وهناك الهة اخرى بجانب الخالق وكذلك شخصيات اسطورية ففي سيراليون مثلاً تظهر شخصية (أنانسي) الفولكورية أو السيد العنكبوت كبطل قومي. أن هذه الشخصية تظهر على شكل بطل ذكي ومخطط وأناني ويستخدم ذكاءه في شجرة آمنة ويغذي نفسه على الفرائس ولاتقدر حتى الفيلة وافراس البحر على محاذاته ويحتال على هذين الحيوانين بحيلة تجلب لهما الموت ويتأمل حين موتهما قائلاً: يمكنكما أن تكونا أقوى مني ولكنكما غبيان.

اما في (داهومي) فنجد لحد اليوم أضرحة للالهة المحلية ولم توثر عليهم الديانتان الاسلامية والمسيحية فتحت ظل «ماوو» القمر واخيه التوأم «ليسا» أو الشمس نجد مخلوقاً مزدوجاً ذكراً وانثى هو «ليما ليسا» وهذا المخلوق لديه اطفال مسؤولون عن الطقس والارض والغابة والمعادن. اما شعب (الفون) فلديه العديد من الرهبان لخدمة الفودو ويعتقدون ان «ليما ليسا» جعلا العالم في حركة ثم عملا الخضرة والحيوانات والانسان ويحتفلون بالمناسبة لمدة اربعة ايام الاول

عندما نظم «ليما ليسما» الكون وخلقا الانسمان من ماء ونهار وفي اليوم الثاني جعلا الارض صالحة لسكن الانسان وفي اليوم الثالث مكناه من النظر والكلام وفي اليوم الاخير علماه التكنولوجيا. وقبيلة الفون قبيلة محاربة والظاهر انها صادرت الهة القبائل التي دحرتها قبائل الفون في المعارك ولديهم محفل توفيقي للالهة وحتى اذا حدث صراع بين المجاميع فانه يحول إلى تفاهم ضمن الخطة الكونية. اما قبيلة اليوروبا فانها ترمى باللوم على السيد المخادع (أيدشو) اذ قام بالسير بين حقلين ولم يجد فيهما فلاحاً فقرر القيام بخدعة في الحقلين اذ وضع قبعة باربعة الوان أحمر وأبيض من الامام وأخضر وأسود من الخلف وعاد الفلاحان من الحقل إلى القريبة وقالا انهما شاهدا رجلاً غريباً يبرتدي قبعة حمراء اما الفلاح الثاني قال انها بيضاء وتحول الحديث الى نقاش واتهم كل من الفلاحين الاخر بالعمى ثم حدث شجار وعندما تحول الشجار إلى ضرب بالسكاكين اخذهما رجال القرية إلى العمدة للحكم عليهما وكان (أيدشو) بين الجمهور وعندما أظهر العمدة استغرابه من سبب الشجار ظهر (أيدشو) كاشفاً عن هويته وقال: أن الصراع يعطيني سعادة وبتجسيد الجهات الاربع أظهر «أيدشو» قصر نظر الانسان وكما قال الكاتب الانكليزي وليم بليك «ان زئير الاسبود وعواء النئاب وهديس البحر والسيف المدمر كلها اجزاء من الازلية التي هي اعظم من ان يراها الانسان».

بطبيعة الحال فان تلك القبائل تحاول الحصول على رضا الاله بتقديم القرابين اذ تقدم القرابين خلال المجاعة والمرض الخطير والجفاف وتكون القرابين من الخراف والابقار والماعز والكلاب والطيور وهناك ادلة على تقديم قرابين بشرية فلدى قبيلة الماكوني توجد اسطورة حول الخنق عند تقديم القرابين للمطر وقد دام الجفاف في احدى المرات لمدة عام فقام الساحر أو رجل الطب بتقديم عذراء من النبلاء كقربان ولم يجدوا فتاة بالمواصفات المطلوبة فنصح الساحر باخذ فتاة لم تبلغ سن البلوغ على ان تربّى في السجن لحين بلوغ سن الزواج ومر عامان واستمر الجفاف ومات الماشية وعندما جاء الوقت قام الساحر (وان غانغا) بخنق الفتاة ودفنت تحت شجرة كبيرة وقامت قبيلة (الماكوني) بالرقص تحت الشجرة التي نمت ووصلت فروعها إلى السماء وتفرعت اغصان الشجرة بحيث منعت ضوء القمر والنجوم وثارت العواصف وتساقطت اوراق الشجرة وتروى قبيلة السماء كغيوم واستمرت العاصفة لمدة شهر وغمرت المياه الشجرة وتروى قبيلة السماء كغيوم واستمرت العاصفة لمدة شهر وغمرت المياه الشجرة وتروى قبيلة

الماكوني ذلك على انها اسطورتهم. اما اليوم فقد انتهت عزلة القارة عن العالم اذ بدأ عهد الاستعمار والعبيد ومن بعدها التحضر والمبشرين والمواصلات وكان مع ذلك نهاية للطقوس القديمة واعتنق اغلب الافارقة الاديان السماوية واستمرت مع ذلك الاساطير وعبادة السلف شفهياً رغم ان هذه الاساطير تعود إلى غابر الازمان.

# أسهاء الآلمهة

أباسي: - اله قبيلة (الأفك) المثابر وبنصيصة من زوجته (أتاي) سمح اله السماء أباسي لزوجين بشريين بالسكن على سطح الارض وخاف من ان يصبحا ندأ له ووعد ان يبقيهما ضعفاء ومنع الزوجين من التكاثر او العمل وكانا يأكلان في السماء وعند الليل دق (أباسي) جرس العشاء ولم يأبه الزوجان بالجرس اذ استمرا بحرث التربة على الارض وانجبا اولاداً ونسيا (أباسي) فحزن أباسي من نكران الجميل ووعدته زوجته (أتاي) باعادة الامور الى مجراها فارسلت الموت للزوج والزوجة وحصل نزاع بين الاولاد والظاهر انها اسطورة تتعلق بالموت والشر.

أدروا: - وهو اله قبيلة (لوكبارا) وتمتد حدودها بين زائير وأوغندا وتراه القبيلة على صورتين الاله الاعلى (أدروا) «الاله في السماء» وهو بعيد عن البشرية وهو اله الخير اما صورته الاخرى «أونيرا» فهو على الارض وقريب من البشرية ويمثل الشر. وقد أوجد ادروا النظام الاجتماعي في القبيلة وهو منبع القوة والسلطة واصبحت كلماته قانونا وضعيا وعلاقة ادروا بالسلف غامضة وتقول القبيلة لقد نسيناها وارسلنا الكبش للجيل وللحصول على رضا (أدروا) كانوا يقدمون القرابين من الاطفال ومن عام ١٩٣٠ حل الاكباش محل الاطفال ويسكن (أدروا) على سطح الارض خاصة قرب الانهار وهو غير مرئي بالنسبة للناس العاديين ويظهر للانسان المشرف على الموت وهو ابيض طويل وله نصف جسد وعين واذن واحدة وذراع واحدة وساق واحدة لذا يقفز، واولاده هم الجداول والاشجار الكبيرة والصخور وهو يلاحق الانسان في الليل واذا لم ينظر اليه الانسان لايقتل احداً ولكن عندما ينظر اليه شخص ما يموت ذلك الشخص.

أيغا موكسا: - توجد هذه المخلوقات في اساطير قبيلة (الهو تنتوت) وهم وحوش بشرية مفترسة ويلاقيها الانسان في الهضاب الرملية.

أجوك: \_ أو أديوك أ ناجوك وتعتقد قبيلة (لوتوكو) في السودان بان الطبيعة عطوفة رحيمة وللابقاء على رحمتها يجب تقديم القرابين والصلوات ويعتقدون أن الانسان منشأ الخلاف مثل العائلة ففي احدى المرات توفي طفل وتوسلت الام لأجوك لاعادته للحياة واعاده الاله الاعلى ولكن اباه لم يكن راضياً على عودته وأنب الزوجة وقتل الطفل وعندها قال أجوك: لقد توسلت الام لاعادته للحياة ولكننى لن أقوم بذلك الامر بعد الان واصبح نصيب الانسان الموت.

أنانسي: - ومعناها السيد العنكبوت وهو الاله المخادع العظيم في غرب افريقيا ويقولون انه خلق العالم واصبح مصدراً يغذي القصص الشعبية حتى وصلت اسطورته إلى جزر الهند الغربية ولايمكن ان يدحر إلا بتمثال لفتاة تصنع عادة من الشمع وقد تمكنت من صيده في احدى المرات وعندها بدأ بالتوسل إليها ولم تستمع اليه وبقى لحد اليوم في المصيدة الشمعية.

أندريام باهومانا: - تروي اساطير مدغشقر ان الاله سأل اندريام باهومانا وزوجته عن نوع الموت الذي يفضلانه فقال الرجل اريد الموت مثل شجرة الموز اذ تجد فوراً جذوراً لها بينما فضلت المرأة الذهاب الى القمر حيث تموت في كل شهر وتولد في الشهر الثاني.

آسا: \_ معناها الاب وهو اله قبيلة (الأكمبا) في كينيا وهو فوق الارواح ولكنه رحيم ويعطى ويخلق ويصور ويتدخل عندما يعجز الانسان عن عمل شيء.

أين كاي: \_ معناها السماء واله المطر عند قبيلة (الماساي) في شرق افريقيا وعندهم كذلك الاله (بارساي) الذي يجب ان يعبد و(أمايان) المعطي للبركة ويستخدمون الحشائش في طقوسهم.

أمانا: معناها القادر عند شعب (بانايار واندا) في رواندا وقد زار هذا البلد الاوربيون قبل عام ١٨٩٤ وبقيت هذه المملكة المكتظة بالسكان بلا تغيير ولم يدخلها احد وتقول اساطير الشعب ان العالم غير المرئي حقيقة مخيفة وجزء منها أسمه (أجورو) ويقع خلف صخرة هي السماء التي نراها وتحت التربة توجد بقعة

مفتوحة اسمها (أكوزيمو) ويتكون العالم من ثلاث طبقات وهو سيعاني من الهرم والانحلال ولولا دعم (أمانا) لما بقي الكون لانه الحافظ له وللنظام الكوني.

ويقولون ايضاً أن (أمانا) يعرف كل شيء وهو ايضاً (هاتيجي كمانا) الحاكم الاوحد و(هاشاكمانا) الذي يدبر و(هابيا مانا) معطى الاطفال و(ناداجي مانا) حامى الاملاك و(بغرى مانا) مالك كل شيء. ويتصورونه على شكل شخص قوى لديه يدان طويلتان ويوجد في الاماكن المخيفة ولكن تاثيره مفيد للبشرية وهو بعيد ومصدر كل عطاء وتروى اسطورة اخرى عنه ان احد الرجال استعار بقولاً من اشخاص مختلفين وعندما جاء وقت دفع الدين كان الموت احد دائنيه وطالبه بالدفع وكاد يقتل الرجل لـولا تدخل (أمانا) الذي يتعايش مع الموت اذ انه اصطاد الموت في البدء وكان الموت حيواناً متوحشاً اذ امر (أمانا) الرجال بالبقاء في دورهم حتى لاتجد ضحيته مكاناً تختبىء فيه وعندما ذهبت امرأة عجوز الى مزرعة الموز العائدة لها طلب الموت حمايتها وخبأته تحت ردائها حينئذ أمر (أمانا) بمعاقبتها وأبقى الموت مع البشر وتروى اسطورة اخرى صبّ اللوم على المرأة ايضاً، بانه كان هناك رجل وامرأة وام الرجل وكانت الزوجة تكره زوجة عمها كرها شديداً وشعرت بارتياح عند موتها ودفنها وبعد ثلاثة ايام زارت القبر ورأته متصدعاً وكأن حماتها ستخرج منه فضربت الارض وقالت (أبقى ميتة) وتكرر المشهد في اليومين التاليين وفقدت المتوفاة قواها للعودة للحياة مما أفرح الزوجة وادى عملها هذا إلى عدم امكانية اعادة الحياة للمتوفين.

ويعتقد شعب (البانيار واند) ان ارواح الموتى حزينة وقلقة وتعود إلى الاماكن التي سبق وان عاشت فيها ولكن الاغلبية تبقى في العالم السفلي (أيكزيمو) ويقوم المتنبئون بالدفاع عن عالم (أيكزيمو) لانهم يفسرون بقاء الارواح على ان ذلك يتم بناء على رغبة (أمانا) أما السحرة (باروزي) فهم متعاقدون سراً مع الارواح (البازيمو) واذا كشف امرهم فانهم يقتلون. وهناك طبقة من الارواح تعيش في السماء. (أيجورو) وهؤلاء هم الاخيار.

أثرثر: -توجد اسطورة لدى البربر في الجزائر قبل الفتح الاسلامي ان الجاموس وجد في البدء وخلقت معه بقرة تسمى (ثاموز) وكان اسم الثور (أثرثر) وقد خرج الاثنان من باطن الارض ولم يودا العودة وقد هرب عجلهما (أجيمي) إلى

قرية بناها الرجال الاوائل وعندما حاول الانسان القاء القبض عليه عاد إلى والديه وعندها قامت نملة حكيمة باخبار (أجيمي) عن فائدة عمله مع البشر كما اخبرت البشر عن فوائد الجاموس والعجل ولم يستمع إلى نصيحتها فعاد إلى امه وتزوجها ونفى اباه وولدت أمه بقرة. اما أثرثر فهام يجوب في الجبال ولم ينس أثرثر زوجته فمن حياضه خرجت بقية الحيوانات كالغزلان وغيرها ماعدا الاسد اذ تروي قبيلة البربر انه كان انساناً متوحشاً.

أوغون: - اله الحرب والحديد عند قبائل (اليوروبان) في افسريقيا وتروي الاسطورة انه كان صياداً وقد نزل الى سطح الارض بنسيج العنكبوت في الاهوار التي وجدت قبل الارض وكان عنيفاً وقوياً ولكنه لم يكن شريراً ولكنه يريد طاعة البشرية لانه مصدر النصر والشروة وكانوا يقدمون له الضحايا البشرية في قديم الزمان أما الحدادون فيقدمون الضحايا من الكلاب ثم يرقصون بعدها لمدة ثلاثة ايام ويأكلون لحمها.

أولورون: معناها الحرفي المالك وهو رئيس الهة اليوروبان وعند هذه القبيلة ١٧٠٠ معبود ويمثل أولورون سيد السماء العظيم والأعلى وهو يعلم مافي باطن القلوب وخارجها وهو فعال سواء في الارض او السماء وقادر على كل شيء وهو يمكن الانسان من القيام باعماله ولايمكن لاحد رؤيته وهو موجود في صخرة ابدية وأزلية.

وقام أولورون بخلق الكون وخلق الليل والنهار ونظم الفصول الاربع وقرر مصير البشر وعندما يصيب شخص ما مكروه يقولون ان الاله يعاقبه وقد اوجد الموت كنهاية. ويروون ان البشر لم يموتوا في البدء ولكنهم بدأوا بالنمو إلى احجام كبيرة ثم يقومون بالتقلص الى احجام صغيرة في الشيخوخة ورجال ضعفاء فدعوا الى اولورون لتخليصهم من الحياة الطويلة وبذا مات الشيوخ. وتقوم مجموعة من الرهبان بخدمة (اولورون) ولدى هـؤلاء الرهبان مكانة اجتماعية كبيرة ولايمكن عمل شيء بدون موافقتهم ويستمر تدريبهم لمدة ثلاث سنوات.

أونيان كوبون: معنى الكلمة العظيم عند قبائل الاشانتي ولديهم معتقد ان العالم مليء بالارواح ولكن (بورة بورة) خالق كل شيء. وقد قام كوبون بخلقهم وتحت محفل الالهة (أبسوم) توجد الهة وسيطة (أسومان) وارواح اخرى تسكن

الاشجار والحيوانات واخيراً توجد ارواح السلف (نسامانغو) و(أونيان كوبون) القدير والازلي والحكيم والعظيم الذي ظهر يوم السبت.

وتروي اسطورتهم أن (أونيان كوبون) عاش في البدء قريباً من البشر واضطر لترك الارض لأن امرأة عجوزاً كانت تقوم بضرب بابه عندما تطحن طحين (اليام) وعندما علمت نتيجة صنعتها طلبت من اطفالها العديدين جمع كل الهاونات ووضعها الواحد فوق الاخر للوصول إليه وسقطت الهاونات والمضارب وقتلت العديدين وبقى اونيان كوبون من يومها بعيداً عن البشر.

ولكنه عين وسطاء له هم طبقة (الالبسوم).

أوساوا: - اله السماء عند قبيلة (أكوي) وتروي اسطورتهم أن (أوساوا) ارسل ضفدعة إلى البشر حاملة رسالة الموت كنهاية للبشر وأرسل الانهار لمساعدة البشر على العيش.

أونكو لونكولو: \_ معناها شيخ العشيرة عند قبائل الزولو وكانت امه من الطبقة المحاربة في جنوب افريقيا ويفسرون وجود الههم بمغزى سياسي فهو الذي لايدحر وينحني له الملوك وعندما يزأر ترتجف الامم من الخوف ولايحب الههم اي مقاومة بشرية ويسمونه احيانا الحكيم «أوكيلي» ويصفونه بانه هو نفسه جاء إلى الوجود وخلق الانسان من الاعشاب وطرق الههم غامضة ولايعرف عنه البشر شيئا وقد خلق الموت. وقد ارسل في احدى المرات حرباء مع رسالة حول الحياة الابدية وارسل سحلية مع رسالة الموت وقد وقفت الحرباء في الطريق لتأكل فوصلت السحلية قبلها وعندما وصلت الحرباء إلى البشر رأتهم قد اقتنعوا بقول السحلية وتتكرر هذه القصة لدى القبائل في جنوب افريقيا ففي زمبابوي مثلاً هناك مثل يقول لقد ماتت الحرباء منذ وقت طويل وهذا يلخص الموقف تجاه هذا المخلوق الذي فشل في نقل رسالة الحياة.

وتوجد قصة مناقضة لهذه الاسطورة لدى قبيلة (البوموم) في الكاميرون اذ يروون ان الموجود في كل مكان خلق الانسان معاف وقوياً ولكن لشدة عجبه راهم يبردون ويتجمدون فسأل الموت ان كان ذلك من فعله فاجاب الموت ان البشر طلبوا ذلك وطلب منه برهاناً على صحة قوله فقال له اله الموت ان يختبىء خلف شجرة موز وجلس اله الموت على حافة الطريق وجاء رجل عجوز من العبيد شاكياً

وقال ان الاموات أسعد مني أتمنى لو لم أخلق وسقط ومات وقال اله الموت لاله الحياة هل سمعت كيف ينادونني؟ ورحل اله الحياة وهو حزين لموقف البشر من الحياة. وقام باعطاء البشر الزواج بدلاً من الخلود ليتكاثر عددهم على الارض وكذلك زودهم بالاطباء لمداواة مرضاهم والنار لطهي الطعام والصحة والخصب ولكن اذا اغضبه البشر فانه يرسل الرعد والعواصف والفيضانات وعندما تضرب الصاعقة الماشية تقول القبيلة انه اخذ مايريد ويذهب الموتى إلى السماء عند قبائل الزولو وتصبح النجوم عيونهم التي تنظر إلى البشر.

أوتكسو: اله قبيلة الهوتنتوت وهو يسكن السماء ويرسل المطر وينمي المحاصيل وصوته صوت الرعد وتعتقد القبيلة بتناسخ الارواح ويفسرون الموت بقصة كبقية القبائل اذ يقولون ان اله القمر ارسل ارنبا إلى البشر ليقول لهم انهم سيخلدون ولكنه نسي القول واخبر البشر بانهم لن يعودوا إلى الارض مما اغضب اله القمر فشق فم الارنب بضربة قوية.

بامبا: - اله قبيلة (الاوفامبو) ومعناها الرئيس الخالق ويعتقدون ان ام البشر هي من الالهة.

بيمبا: - تروي قبائل (بامبارا) التي تسكن على ضفاف نهر النيجر ان خلق العالم هو عملية مستمرة وان (بيمبا وفارو) نزلا من السماء وحاول (بيمبا) ان يحكم العالم وقد خلق المرأة الاولى (حواء) وقامت المرأة بزرع بيمبا في الارض لانه كان متجسداً على شكل خشب وبدأت هي وذريتها بتقديم القرابين له ولكنها لم تحب أشواكه فتركته، اما روح الماء (فارو) فلم تحب هي الاخرى بيمبا وقوته فقلعته من الارض ومن ذلك الحين اعتمدت قبائل (البمبارا) على روح الماء فارو.

تجوي: ـوهو بطل قبيلة البوشمان فهو عبقري الفاكهة واحياناً يتجسد على شكل ذبابة أو سحلية أو فيل أو طير وقد جاءت منه هدية النار الى البشر.

تـــلو: ـ وهو اله قبيلة (التونغا) في زامبيا وملاوي ويرتبط اسمه بالبرق ومعناها ايضاً السماء الزرقاء وهو اله فعال فهو يقتل ويحيي الفرد وغيابه يسبب الكوارث وعندما يخسر شخص ما يقول لقد خذلني تلو وهو الخالق الموجود العظيم الذي لايموت ولم يخلقه أحد والمخلص والمعطي الطعام وخالق المطر.

وقد تمكنت قبائل التونغا من فهم مفهومين للخليقة القوة والتدخل الالهي فهو الاب العظيم والذي يغذي عائلة الانسان ويقولون السماء لاتموت ابداً ولكن الانسان يموت.

توهويو: معناها عند قبائل (الفون) المقدسين من السلف. وتقول تلك القبائل: عندما كانت الارض مقفرة جاء اولاد (فا) من السماء للتبشير بعقيدة القدر وذكروا لهم ان مخلوقات عليا ستأتي وتخلق العائلة وهذه المخلوقات هي التو انشأت العائلة ونظمت الطقوس ويفسر هذا التفسير على انه الصراع الذي حدث بين قبائل (الفون) واليوروباو قيامهم بتحرير انفسهم من اليوروبا.

تسويد: ـوهو بطل قبائل النوبة استولى على العرش بقتل عمه وقد مد حدود مملكة النوبة وادخل التكنولوجيا وبنى القوارب وكذلك اوجد المؤسسة الزوجية وتقديم القرابين للالهة.

جوك: معناها عند قبيلة (الور) في أوغندا الخالق وكذلك في زائير ويسمى ايضاً (جوك أدودو) اله الولادة. وتعتقد قبيلة الور ان العالم مليء بالارواح وان اجدادهم يظهرون لهم من الصخور على شكل أفاع كبيرة وتقدم القبيلة الماعز السوداء كقرابين لجوك خاصة عندما يريدون المطر.

جويتا: -معناها عند قبيلة (تومبوكا) في ملاوي السهم الكبير في السماء وهو كبير الالهة عندهم ويسمونه احياناً (ملنجي) وله عدة تسميات: المالك، والابدي واله المطر عندما يصيبهم الجفاف.

جوكو: ـ وهو اعلى الالهة لدى قبيلة (الايبو) في نيجيريا الشرقية ومعناها الروح العظمى وهو عندهم الخالق ايضاً وتعتقد قبيلة الايبو انه اله الخير ولاينبع منه سوى ذلك. اما الموت فيفسرون ذلك باسطورة اذ ارسل جوكو مرة كلباً للبشر يحمل رسالة فحواها انه اذا توفي أحد فتوضع جثته على الارض وترش بالرماد وبعدها يعود المتوفى للحياة ولكن الكلب تأخر لجوعه وتعبه فارسل جوكو خروفاً يحمل نفس الرسالة وتوقف الخروف للاكل ونسي فحوى الرسالة وقال للبشر ادفنوا موتاكم وعندما وصل الكلب يحمل الرسالة الاصلية لم يصدقه أحد هكذا بدأ (الايبو) يموتون ويدفنون.

وتوجد لديهم بعض الاشجار المقدسة لذا تقام الطقوس حولها أو في المغارات واحياناً يطلبون عون الهة الارض (آلي) وهي ابنة جوكو ويؤمنون ايضاً بالسلف.

جسو: مع حداد السماء عند قبائل الفون اذ قام الاله (ماواليزا) بارساله إلى الارض في ثاني يوم الخلق لجعل الارض صالحة للعيش ولم يتخلّ عن هذا العمل وقد اعطاه الاله اداة سحرية لتعليم البشر فن الحدادة.

روكابا: معناها عند شعب أنكور في اوغندا المعطي وهو الخالق والشمس ويحكم السماء وهو العظيم ويسرى هذا الشعب ان بسمته تعطي الحياة وعدم رضاه يؤتي بالمرض ولديهم ارواح حارسة ايضاً وارواح للعائلة وهي تعاقب على الافعال السيئة.

روهانغا: \_ وهو الاله عند قبائل (بانيورو) في اوغندا وهو الذي يعطيهم الاطفال والحيوانات والزرع. وهو حارس الصحة ولكنه اوجد المرض ايضاً والموت ويعتقدون انه في السابق كان الموتى يعودون للحياة ماعدا الحيوانات وأهم طقس يؤدى لاعادة الموتى هو نشر الفرح بين الاحياء ولكن احدى النساء لم تغير ثيابها فرحاً بالعائد من الموتى لأن كلبها قد توفي وقالت لماذا أخرج وقد توفي كلبي فسمع روهانغا فقال اذا البشر لايهتمون بمصيرهم لذا قررت عدم احياء الموتى وسينهى الموت الحياة.

زاناهاري: ـوهو اعلى الالهة في محفل الالهة في مدغشقر وله خاصتان ذكرية وانثوية ومظهر سماوي وارضي وتقول احدى الاساطير انه خلق الارض وتركها خاوية في البدء ولكن (روتوفانتاني) الذي أوجد نفسه نبع من الارض واستغرب (زاناهاري) فزار الارض ولعجبه رأى (روتوفانتاني) يصنع بشراً من الطين وكذلك حيوانات ولكنه لم يقدر ان يمنحهم الحياة فوعده زاناهاري بالنفخ فيهم ولكن أصر على اخذهم للسماء لذا بدأ بمنحهم الحياة ثم اخذها بعدئذ ولكن الاجساد تبقى مع (روتوفانتاني).

وتوجد قصة حول صراع بين زاناهاري السماء والارض.

اذ قام اله الارض بخلق الذكور والاناث وقال اله السماء: سأجعل الشمس

تشرق على الارض ولكنني لن أمنحهم الحياة الا اذا جاؤوا معي ولكن زاناهاري الارض رفض ذلك إلا اذا تكاثروا وهكذا بدأ الصراع بين الحياة والموت.

#### ساسابونسام: ـ

تعتقد قبائل الاشانتي بأن (ساسابونسام) له شعر غزير وعيناه جاحظتان. وحيلته هي الجلوس على الاشجار لصيد الصيادين بساقيه وهو وحش الغابة عند الاوربيين ايضا في القرون الوسطى.

سوكو: - تعبد قبائل (النوب) في شمال نيجيريا (سوكو) وهو الاله الخالق عندهم وقد علم الانسان في البدء الحصول على قوى خارقة بالقيام بطقوس معينة (كوتي) ولكنه اوجد السحر ايضاً في العالم وتعتقد هذه القبيلة ان الموتى هم وسطاء سوكو مع الاحياء ويروون عن ذلك ان احد الصيادين رأى جمجمة في الغابة فسأل ماذا أتى بها الى هنا فاجابت الجمجمة «انه الكلام» ففرح الصياد وعاد الى الملك ليخبره عن هذه الجمجمة فقرر الملك ارسال حارس الى المكان للتأكد من ذلك وامره بقتل الصياد اذا كان ذلك كذباً ولما رأت الجمجمة ذلك غضبت وفي المساء طلب الحارس من الصياد التحدث مع الجمجمة ولم تتكلم الجمجمة فذبحه وعندها تحدث الحارس مرة اخرى مع الجمجمة فاجاب رأس الصياد «الكلام أتى

سوبونا: - وهو اله الجدري عن قبائل (اليوروبان) وهو يمثل المرض لديهم وكذلك المصائب بينما يمثل (أيسو) لديهم مراقبة السماء لصحتهم.

كانك: - الاله الاعلى عند قبائل البوشمان وهو الله السماء الذي صنع كل شيء وعند معارضته غادر الارض نظراً لقلة سقوط الامطار في صحراء كالاهاري حيث تسكن هذه القبائل وعندما تأتي العواصف المطرية والرياح العاتية يقولون انه اله المطر وفيما عدا ذلك يتصورونه كروح غير مرئية وهناك علاقة بينه وبين الارواح وعندما أغضب آدم (كانك) ارسل الاله الخراب والموت وذهب إلى السماء العليا نتيجة عقوق ابنائه الذين نزلوا إلى الارض ليصبحوا رؤساءً للقبائل وقد علموا الانسان البدائي البحث عن جذور النباتات وتزوجت ابنته من ثعبان لذا

تسمى الافاعي شعب كانك ومغامرات الاله كانك تلخص اساطير قبائل البوشمان اذ يعتقدون انه قتل وبعث عدة مرات اذ قتله احد الحيوانات وعاد للحياة ووخزته شوكة وعاد ايضاً وألد اعدائه رئيس روح الموتى (كاواما) فهو يريد ايذاء البشر وكذلك الحيوانات. بعد وفاة رجل البوشمان تعتقد القبيلة انه يصبح روحاً مؤذية اذ تسكن الارواح عندهم في مكان اظلم وتحاول الهروب من هناك لذا يخافون من ارتياد المقابر لانهم يخافون اعتقاداً منهم ان الاموات يريدون سحب الاحياء معهم الى العالم السفلي ويعتقدون ان التصرف اللائق والخير يرضي كانك وتقوم قبائل البوشمان بطقوس ضمنها الرقص لطرد الارواح الشريرة.

كالومبا: - كما تقول قبائل (اللوبا) في زائير فان الاله الخالق عرف ان الحياة والموت سيجابهان الانسان لذا طلب من ماعز وكلب حراسة طريق الحياة وعدم السماح للموت بالمرور وقام اله الموت بلف نفسه بثياب من اعشاب وربطها بعصا وكأنها للدفن وعبر بينما كان الكلب نائماً وفي اليوم التالي كان دور حراسة الماعز وجاء اله الحياة فاخطأت الماعز وظنتها اله الموت ولم تسمح له بالعبور.

كاتوندا: \_ معناها الخالق لدى قبيلة (الكاندا) في شرق افريقيا وهي قبيلة لديها تقليد ملكي قديم وتفكيرهم بالاله الاعلى سلفي فهو أب الالهة الذين يسكنون في السماء وهو الملك الاول واب الرجال على الارض. وتؤمن قبيلة الكاندا بعمق تأثير الموتى على الاحياء ويقومون بابعاد ارواح السحرة والمنتصرين والمشوهين كي لاتعود وتسبب المشاكل. وتعتقد هذه القبيلة أن ارواح الحكام تتجسد في بعض الحيوانات وينظرون اليها كارواح حامية يؤدون طقوساً معقدة للملوك المتوفين. أما الناس العاديون فيشربون الجعة عند وفاتهم. وكاتوندا هو العين الكبيرة في السماء وسيد الحياة والابدي والمعطي وسيد كل شيء و الرحيم والجبار والذي يمنح وتعتقد انه الحاكم الاعلى ويسيطر على العالم المادي بواسطة الارواح (بالوبال) وتوجد خمسون من هذه الارواح بعضها لابطال قدسوا والاخرى هي تجسيد لظواهر طبيعية وفعاليات البشر. وأسم عالم الموت (والومبي) ويزور كل فرد هذا العالم بعد وفاته ويعود بعدها إلى مقبرة القبيلة حيث تدفن الجثة. وكان لدى هذه القبيلة سلك رهباني متطور يعمل على التنبؤ في المعابد واذا استخدموا وسيطة روحية فهي تمثل فم الاله ويعتبرونها عروساً مقدسة وتبقى عذراء طوال

حياتها.

كونغوم: ـ الروح العظمى عند الاقزام من القبائل الافريقية وهو الله وهو ازلي ولايمكن تصويره ويتصل بالبشر بواسطة وسيط ويكون الوسيط من الحيوانات وعادة ينتخب الحرباء كوسيط. وتقول هذه القبائل انه انزل الانسان الاول في البدء عل شكل اقزام وزودهم بالغابات والحيوانات ويعيش الاقزام في الغابات الاستوائية ويعتقدون ان كونغوم يقوم في الليل بجمع النجوم المتكسرة ويرميها في قرص الشمس لتبزغ في اليوم التالي.

كوزوان: - ينصب اهتمام قبيلة (لوفيدو) في الترانسفال على الطبيعة ورغم تسميتهم الاله كوزوان، ولديهم ملكة يعتقدون ان لديها سيطرة على الطبيعة ويقدمون لها الطقوس للحفاظ عليها وحمايتها من الارواح الشريرة وتقوية تأثيرها السحري وذلك لان قوتها تعتمد على عدم مرضها وتحمل الملكة تعاويذ المطر ويتذكر الناس بخوف ملكتهم (ماجوجي) الثانية في عام ١٨٩٤ حيث غزاهم الجراد وماتت الملكة وتبع موتها موت العديدين.

كنتو: \_ ملك أوغندا شبه الاسطوري وتذكر الاسطورة انه كان خالداً لانه كان يزور الاله الاعلى (كاتوندا) لاعطائه تفسيراً لما يقوم به في الارض، وفي احدى المرات قال كاتوندا لكنتو الايزوره واعطاه كيساً وقال له: لاتدع أحد يمسه وفي احد الايام سكر كنت ونسبي التعليمات وذهب الى التل تاركاً الحقيبة وغضب كاتوندا وحرمه من الخلود وارسل إلى اوغندا المرض والموت.

كووث: مهي الروح العظمى عند قبائل النوير في جنوب السودان والههم ليس له شكل ويظهر لهم على شكل ظواهر طبيعية ويعتقدون بانه رحيم ويعطف على الضعفاء وخلق الكون بارادته وهو عادل ويعاقب الخبثاء مهما طال الزمن.

لي يو : - جد قبيلة الماساي الاعلى وقد علم ذات يوم انه لاعادة الحياة للمتوفى عليه ان يردد عند وفاة طفل: مت ايها الرجل وعد مرة ثانية أيها القمر وابق بعيداً. وتوفي احد الاطفال فقلب المقولة وادرك انه بعمله هذا منع الطفل من العودة للحياة لذا بقي القمر يموت ويعود كل شهر بينما ينتهي الانسان بالموت.

ليزا: - تعتقد قبيلة (كاوند) في جنوب افريقيا بان الاله الاعلى ليزا دعا طائر

العسل واعطاه ثلاث من القرع (شجر أحمر) وكان على الطائر ان يأخذها الى البشر الاوائل ويخبرهم بقص اثنتين منهما تحتويان على بذور وعلى الا تفتح الثالثة إلا عند مجيء ليزا الى الارض لاعطاء التعليمات حول محتوياتها ولكن الطير لم يقدر على مقاومة حب استطلاعه وفتح القرع وكانت اثنتان منهما تحتويان على البذور اما الثالثة فتحمل المرض والموت والحيوانات المفترسة والزواحف ولم يقدر حتى الاله ليزا على اعادتها للقرعة لذا كان على البشر بناء دور لحمايتهم.

ماوليزا: اله شعب الفون في داهومي وينعكس تاريخ داهومي المضطرب وانتصارها واندحارها في محفل الهتهم اذ استوردوا الالهة من القبائل التي غزوها وكذلك امتزجوا مع سلالة غريبة عنهم مما دعا لاجراء تغيير على طقوسهم اذ استوردوا ماوليزا من قبيلة (الاجا) في غرب داهومي.

ورغم اعتبار (ماوليزا) الها خالقاً فان قبيلة الفون تقول بوجود اله سابق له هـو (نانابلـوكو) المزدوج الشخصية والـذي تحول بعدها الى مـاوليزا واولاده و(ماو) هو انثوي الخاصية و(ليزا) ذكري واتحادهما يمثل النظام الكوني وهناك اساطير موازية لذلك في الصين حيث توجد الانثى الاولى تاي يوان ويتحد الذكر معها احيانا وهو اليانغ والانثى ين وتفاعلهما يحافظ على الكون. وكذلك تـوجد نفس الاسطورة لـدى قبائل (الزوني) في اميركا الشمالية. اما قبائل الفون فتربط ماو بالقمر والليل والخصوبة والامومة والحنان والعفو والراحة والفرح وتربط ليزا بالشمس واليوم والحرارة والعمل والقوة والحرب والشدة ويعتقدون ان الارض تطفو على الماء مصدر المطر والينابيع ويساعد ابنهما (دا) والـديه في ادارة شؤون الارض وهو على شكل افعـى وله خاصيتان فعندما يظهر على شكل قـوس قزح فاللـون الاحمر هو الـذكر والازرق هـو الانثى ويلتف ٢٥٠٠ مـرة حول الارض وكذلك تحتها وهـذه اللفائف تسند (ماوليزا) ومعنى ذلك ان (ماوليـزا) هو الفكر وسورينام اذ عند عقد القران يقدم العروسان هدايا للافعى.

#### موكيلي مېمېي :

ذكر الرحالة الاوربيون عن وجود وحش جميل في غرب افريقيا بحجم

الفيل له رقبة طويلة وقرن وحيد وذيل طويل ملتف ورغم هجومه على البحارة فقد كاننباتياً.

موكورو: - اله السماء البعيد عند شعب (هريو) في جنوب غرب افريقيا وهو وحده بلا اب واصدقاء وهو عطوف ويعطي الحياة والمطر ويداوي المرضي ويحافظ على الشيوخ ولانه اله الخير لاتقدم له القرابين وليس لديهم سحرة.

ملو لونغو: - اله شعب (نيام ويزي) في تنزانيا ويعتقدون بعدم امكان مخاطبته الا عن طريق الوسطاء وطبقات من الارواح وكونه اول رجل لم يكن يخشى الموت ونصحته زوجته بالموت للذهاب الى عالم الارواح ويعتقد هذا الشعب بوجود اله للشر مسلح يجلب المرض وسوء الطالع ويحمل محراث الموت.

موتزى: - تعتقد قبيلة الماكوني في زمبابوي ان الرجل الاول (ادم) والقمر (موتـزى) واله السماء (مـوراى) وقد خلـق موراى مـوتزى واعطاه قرنـاً مليئاً بالدهن وطلب منه العيش في قعر بحيرة ولكن (موتزي) اصر على العيش على سطح الارض وعندما اكتشف ان الارض خاوية وليس فيها عشب او اشجار او حيوانات بكي موتزي بمرارة فقال له موراي: لقد حاولت تحذيرك لقد دخلت طريقاً ستموت في نهايته وسوف اعطيك شبيها لك لمدة عامين وخلق له (ماساى) نجمة الصباح وإعطاها صنعة النار وبمساعدة قرن موتزى حملت (ماساي) بالاعشاب والغابات والاكمات وعاش الزوجان سوية وجاء وقت رحيلها وحزن موتزى فقرر موراي اعطاءه امرأة اخرى سميت (مورونغو) نجمة المساء ومن اتحادهما ولدت الاغنام والماعز والدجاج والاطفال ورغم معرفته بانبه سيموت فانه استمر على التكاثر فولدت له (مورونغو) الاسود والثعابين والفيلة والعقارب وفضلت على ابنائها الافعى وفي احد الايام لدغت الافعى (موتزى) فمرض ولم يسقط المطر وجفت الاعشاب والجداول وعرف ابناؤه ان على أبيهم الرجوع إلى البحيرة. فخنقوه ودفنوه واختارو ملكا جديداً والاسطورة تروى قصة التطور فالدهن هـو البرق وتروى اسطورة اخرى ان احد الملوك كسر قـرن القمر فظهرت قرون اخرى.

هيتسي أبيب: \_ بطل اسطوري لدى قبائل (الهو تنتوت) وهو ابن بقرة

وحشائش سحرية اكلتها البقرة وهو الساحر العظيم عند القبيلة وحامي الصيادين والمقاتل ويخلص شعب الهوتنتوت من الوحش (غو ـ كورب) الذي كان يجلس في حفرة مهدداً من يرميه بحجر اذ كانت الصخرة ترتد وتقتل راميها ويسقط الشخص في الحفرة وعندما جاء (هيتسي أبيب) لم يرم الصخرة حتى تحولت انظار الوحش وبذا اوقع الوحش في فخ وتقول اسطورة اخرى انه وقع في الحفرة وتمكن من الهروب بعد صراع بين الاثنين ويقولون انه قتل عدة مرات وبعث للحياة.

هولا واكا: \_ وهو طير اسطوري في أثيوبيا اخبر قبائل (الكالا) بانهم لن يموتوا اذ أخبرهم بان ينزعوا جلدهم في الشيخوخة وفي طريقه رأى افعى وكانت تأكل جثة حيوان وقال لها انه سيعطيها السر إذا شاركته في الطعام وغير هولا واكا المعنى وقال: ان الانسان سيموت عندما يهرم وستغير الافعى جلدها \_ وهكذا استمرت الحال.

هاي أوري: وحش تخاف منه قبائل الهوتنتوت وله جانب واحد وسريع الحركة ويبحث عن ضحايا بشرية.

نيغيوو: -اله قبائل (الميندي) في سيراليون وله اسم اقدم هو (ليف) أو الذي في العُل ويقولون أن (ليف) أتى بالمعرفة منذ قديم الزمان وبصفته (نيغوو) فهو بعيد عن اعمال البشر ولكنه يتجسد بصورة غير مباشرة في الظواهر الطبيعية ويرسل المطر لزوجته الارض وتعمل ارواح السلف كارواح وسيطة بين (نيغيوو) والبشر وكذلك مع الجن الذين يعيشون في الانهار والغابات والصخور. ولدى هذه القبائل الطقوس للاتصال باله السماء فبعد تقديم طقوس عبور الانهار يعتقدون أن روح المتوفى تصل إلى ارض الموتى وتترك عادة معه بعض الادوات لمساعدته على الصعود ويسمى القبر عندهم البيت لان الارواح التي تعيش في ارض الموتى تنتظر هدايا يأتي بها الميت واذا لم تجر طقوس الدفن فمعنى ذلك حلول اللعنة على المتوفى حيث يبقى في الارض وارض الموتى عندهم هي مثل عالمنا الذي نعيش فيه ولا حيث يبقى في الارض وارض الموتى عندهم هي مثل عالمنا الذي نعيش فيه ولا يخاف رجال الميندي من ارواح السلف والاجداد اذ يظهرون لهم في الاحلام كمراسلين حاملين كلمات التحذير أو النصح واذا مرض احدهم يقولون ان ذلك لعدم اعطاء طعام لروح السلف وتتضمن القرابين المقدمة الرز والدجاج والتبغ

وكذلك يقدمون القرابين في زمن الحصاد لضمان محصول زراعي جيد. أما الجن فلهم نمط معين في التصرف إذ تقدم القبيلة القرابين عند فيضان النهر وخلال امطار الخريف ويظهر الجن على صور متعددة مثل امرأة بيضاء جميلة او رجال بيض بلحى بيضاء ويعتقدون بان هؤلاء الجن اشرار. وخلال طقوس السحر يستعينون بالجن.

نجامبي: - الاله الخالق لدى شعب (ليلي) في الغابات الاستوائية وقد اعطاهم هذه الغابات كهدية حسب اعتقادهم ويعتقدون ان هذه الغابات هي البيت العظيم وهي مصدر كل الخير ونجامبي يملك البشر ويحميهم وينتقم للمظلومين وكذلك تقع الحيوانات تحت سيطرته وتسكن الارواح في اعماق الغابة وتؤثر على خصب النساء عندهم ويقوم السحرة عندهم بتهدئة هذه الارواح.

نومو: - نموذج الخلق عند قبيلة الدوكون وتقول اسطورتهم ان (أما) الالهة العليا اوجدت بيضة كونية وقسمتها الى صفارين في كل صفار من البيضة توأم نومو وبعد عشرين عاماً نزلت التوأم إلى العالم وعملوا في مجال الزراعة والحرب. وكل طبقة في المجتمع تمثل جزءاً من (نومو) فالطفل الوليد حديثاً هو رأس نومو وراعي الغنم هو صدر نومو وعند الزواج يصبح الانسان قدم نومو وعند دخول الانسان سن المراهقة يصبح نومو كامل الخلقة. وتقول قبيلة الدوكون ان بدء الخليقة جاء من نجمة تدور حول النجم سيروس وهي بذرة كل الوجود وتوجد لدى قبيلة الفون اسطورة مشابهة اذ تروي ان (ماو) بمساعدة (دا) خلقا أول مخلوق وثبتا اربعة اعمدة لتثبيت السماء وصنعا مجاري المياه كذلك

نتورو: - الروح عند قبيلة الاشانتي وتعتقد القبيلة ان كل مخلوق يستلم (سون سوم) الأنا و(كرا) قوة الحياة ويقوم الرجل بنقل روحه (نوتورو) إلى طفله والانا والروح عندهم هي واحدة اما (قوة الحياة) الحركة أو (الكرا) فهي جزء من الخالق وتعيش في كل انسان ويعتقدون انه في الازمان القديمة عاشت ١٢ مجموعة من الارواح وكل مجموعة لها خصائصها. اما اليوم فان الاشانتي اصبحو أقل مراعاة لقضية الروح واصبحت القضية قضية فردية اما النوتورو التقليدية فكانت مقسمة الى مايلى: الروح العنيفة، والبشرية، والمتميزة، والمتكبرة،

وغريبة الاطوار، والمتعصبة، والطاهرة، والمتعفنة، والمتحررة، والفارسة، والمتوحشة والحساسة وتقول اسطورتهم ان الروح المحترمة ظهرت اولاً بقدوم رجل وامرأة من السماء وكذلك اتى معهما ثعبان وسكنوا على ضفاف النهر (بوسومورو) وجاء الثعبان وقال لهما: لماذا لاتنجبان ورش بطنهما بالماء وردد الثعبان بعض الكلمات وقال لهما عودا إلى البيت سوية وولد لهم أطفال واصبح النهر جزءاً من روحهم وتقوم قبيلة الاشانتي لحد الان بدفن الثعبان بعد موته.

نيام: - معناها السلامع عند قبائل الاكان وهو الاله الاعلى ويسمى ايضاً (نانا نيانكوبون) او الجد ومعنى نيام الوحيد العظيم والمعطي للضياء والمطر وله عدة تسميات اخرى منها الذي يرى ويعرف كل شيء والجد العظيم والمهندس الخالق وهو ازلي ولايضاهيه أحد ويتوجه اليه البشر عند الضيق وتقول قبائل (الاكان) انه اعطى السعادة للبشر ويمنح الانسان حب الحياة ويجعل الحياة تستحقان تعاش.

نزامبي: - اله شعب (الباكونغو) في انغولا ويعرف بالشمس وهو عندهم قادر وعليم وهو معجزة المعجزات ويعطف على الجميع ولا يقدر ان يعمل الشرفهو خير وهو حام وحاكم الكون ومنبع الطيبة. وخالق البشر ويروون ايضاً انه القدر المحتوم ويعتقدون بامكانية ايجاد علاقة خاصة مع الخالق.

ويري: \_ معناها عند قبيلة (لوو) في كينيا بانه (ابو العطاء) وله عدة اسماء منها أبونا وأبو الأجداد وأبو الجميع وصاحب المزاج والرحيم والغفور والقديم وأبو جميع البشر وسيد الارض وصانع المعجزات وملك الملوك وعين الشمس. وهو اله القبيلة ومسبب الولادة والموت وتقع الطبيعة تحت سيطرته ويستخدم البرق لقتل المسيئين وتقدم له القرابين في ظل الاشجار الكبيرة ويصلون له عادة في الصباح ويتوجه الشباب احياناً نحو القمر في المساء لطلب النسل.

# الاوقيانوس

# بولینیزیا۔مالینیزیا ماکرو نیزیا۔أسترالیا

سحر الاوقيانوس العقل الاوروبي حيث جذب المحيط الهادي الرحالة والرسامين والانثروبولسوجيين وعلماء علم النفس حيث توقعوا ان يجدوا مدنيات بدائية توضح لهم كيف عاش اجداد البشرية الاوائل وكيف كانوا يفكرون في الخليقة ولكن الساحثين المعاصرين هياجموا هذه الفيرضية ورغم ذلك فيان هناك دلائل على وجود مبدنيات متحجرة فإن نظيرنا إلى السكيان الاصليين في استراليا (الابروجين) نجد أنهم دليل على تحجر الحضارة اذ كانت استراليا قارة معزولة والدليل الواضح على ذلك وجود بقايا لحيوانات انقرضت في القارات الاخرى مثل الطيور التي لاتقوى على الطيران ولبونات تبيض ولانجد موازياً مادياً على وجود شبيه للمستوطنين الاصليين فيها ونحن لازلنا لانعرف الا القليل عن قبائل العصر الحجرى والتي تسكن الجبال الموسطى في جزيرة (بابوا) والظاهر انهم حافظوا على طريقة بدائية في الحياة لعدم اتصالهم بالعالم الحديث. اما سكان جزر المحيط الهادي فلديهم اساطير عن هجرات حدثت وانتقلت الاساطير والالهة من جزيرة الى جزيرة ومن اهم مميزات الاسطورة الاوقيانوسية هو قربها مما اسماه كارل يونغ بالنموذج النذى يغذى شعورنا اليومي بحياة سيكولوجية غير معروفة تعود إلى الماضي السحيق، فيما عدا استراليا وبابوا فان منطقة الاوقيانوس لم تكن مغلقة عن التأثيرات الخارجية.

ويحتوي الاوقيانوس على اربع تقاليد رئيسية في الاساطير وهي بولينزيا

ومالينزيا وماكرونيزيا واستراليا وتقع منطقة بولوينيزيا تحت تأثير ثقافة جزر الايستر وتمتد عبر مثلث كبير من نيوزيلندا الى جزر هاواي وجزر الايستر ـ ويقم مركزها في جزر تونغا وساموا وتاهيتي وتاوموتو حيث حدثت عدة هجرات في هذه المنطقة الشاسعة وتبقى اهم الهجرات تلك الهجرات التي جاءت من جنوب شرق آسيا عن طريق ماكرونيـزيا اذ جـاء هؤلاء المستـوطنون قبل ٢٠٠٠ عـام وجاؤوا معهم بحضارات متميزة. وقد ادى ذلك لوجود تجانس في اساطير هذا الارخبيل وجنزره المبعثرة، ولكن البعد الشاسع بين الجزر ادى لايجاد تنويع محلى ممثلاً في هاواي التي تبعد ٤٠٠٠ ميل عن نيوزيلندا نجد نفس الاسطورة ولكن هناك تركيـز على احدها في احدى الجزر ومفهـوم جديد للالـه في مكان اخر وهي ذات مغزى واحد فمثلًا الآله (ماوي) المحبوب في بولينيزيا لا يوجد له مثيل في جزيرة اخرى . أما المتخصصون في الاساطير لدى شعب (الموارى) في نيوزيلندة فيعزون سبب تعدد الالهة الى خلاف حدث بين الله السماء رانغتي واولاده اذكان الاولاد سجناء في رحم الارض وسبب سجنهم أن الأب كنان يغار على زوجته الارض وقد ادى ذلك لثورة الابناء على الاب مثل اورانوس الاغريقي، حيث فصل الابناء الاب عن زوجته ودفعوه إلى اعلى ولكن اعضاءه لم تقطع كنظيره الاغريقي. وبعد صراع على السلطة بين الابناء وجد العديدون منهم قدرتهم على التكاثر والانجاب اما المحيط الهادى فيفسر شعب الموارى وجوده على انه جاء بعد الطوفان نتيجة الصراع بين اله الحرب والبشر (تاو ـ ماتا وينغا) واله العاصفة (تاو ـ هيرى مارتى). اما في هاواى فان الههم القديم هو (كين) الخالق وقد انسحب نتيجة سوء تصرف وجحود الانسان الاول وقام (كين - كو - كونو) بصنع الانسان الاول ( كوموا \_ هونوا) واعطاه زوجة هي (لالو \_ هانوا) وجعله زعيماً ليحكم العالم وقد عاش الزوجان بسعادة الى ان قابلت (لالو ـ هانوا) طير البحر الكبير الذي كان يقف ليصطاد السمك وقد اغرى لالو بان تأكل من تفاحة (كين) المقدسة فتحولت الى طير بحر وحكم على زوجها بالموت وتحكى الاسطورة ان يكون الموت هـ و العقاب للبشر لتعديهم على فاكهـة الالهة. اما الههم الاخر فهو (لـونو) العظيم الذي يسكن المياه وكان رسول الالهة وقد اتفق مع عصا الحراثة لتوفير المحاصيل للبشر. اما اله السماء (كين) الذي يحمل يقطينة (قرع احمر) وكين اله الرعد فكانا يرتبطان احياناً باله السحر (كاهولي) لانه الاله الذي يحكم العالم السفلي وكانت ازواج

الموتى عندهم ترحل الى مكانين حيث ترحل ارواح زعماء القبائل والاشخاص البارزين الى جنة الالهة وهي جزيرة في الهواء، اما الناس العاديون فتذهب الى مكان الظلال تحت المحيط أو الارض ويعتقد سكان هاواي بوجود عالم سفلي سموه (لوا ميلو) أو بؤرة ميلو فبعد ان يقوم الزعيم كين برميهم في اعماق الليل تدخل الارواح في شقوق في الارض تسمى محلات التوزيع والاختيار.

وكانت رحلات الابطال البولينيزيين تتلخص اما في الذهاب الى الشمس أو العالم السفلي للحصول على النار وهو نفس ما يقوم به السحرة بالاتصال بالارواح لطرد المرض أو الموت. أما في اسطورة المواري فان الرئيس الخارق هو (هاكا واو) وهو البطل والساحر مجتمعان في نفس الشخص وهي سمة اسطورة المواري اذ لا نجد لها موازيا في اساطير اضرى ولكن لدى جميع جزر الاوقيانوس الساطير عن اكلة لحوم البشر. اذ ان البحارة عندما اكتشفوا جزر المحيط الهادي كانوا يخافون من غرق السفن ووقوعهم بيد اكلة لحوم البشر اما سكان جزر هاواي فكانوا يفضلون ذبح الانسان على أكله وتتحدث اسطورتهم عن زعيم اسمه (لو) وكان يحب لحم البشر وكان موشوماً بوشم يمثل الطيور والكوابح والاسماك وقد طرده سكان الجزيرة من بيته لانه يحب لحم البشر المشوي. وتتحدث قصة اخرى عن فرن الطعام الذي جاء به احد الالهة الغرباء اذ تروي وتتحدث قصة اخرى عن فرن الطعام الذي جاء به احد الالهة الغرباء اذ تروي موقداً ودخل فيه وبدأ باشعاله من الداخل وبعد وقت شوي الجثة فتح الفرن فوجدوا كل انواع الاطعمة المطبوخة وخرج الالهة وكان النار لم تمسه وتدفق فوجدوا كل انواع الاطعمة المطبوخة وخرج الالهة وكان النار لم تمسه وتدفق جدول من مكان خروجه.

اما مالينيزيا التي تعتبر المنطقة الثقافية المركزية فتتكون من الجزيرة الكبيرة (بابوا) وحلقة من ارخبيل بركاني ويضم جزر أدمرالتي وجزر سليمان وجزر بانكز وبريطانيا الجديدة وهبرويز الجديدة (فانوا تو حالياً) وكالدونيا الجديدة وجزر فيجي المفصولة نوعاً ما. والخلاف بينها وبين جزر بولونيزيا هوعدم وجود تجانس في مالينيزيا لانعدام وجود اله رئيسي وقد كتب أرام كودر نغتون في دراسته الموسومة "المالينيزين" والتي نشرت في عام ١٨٩١ بعدم وجود كائن خارق لدي المالينيزيين ولكن لديهم اعتقاد بوجود قوة خارقة غير خاضعة للقدرة

الانسانية وتؤشر على الاشخاص وتسمى (المن الالهي) ويدل ذلك على ان عقيدتهم كانت مبنية على عبادة الارواح والسلف ولم يستبعد كودر نغتون ذلك والدليل على ذلك وجود اساطير لديهم تتحدث عن وجود العالم من قبل وتتحدث اساطيرهم عن شخص مثل (كات) كان روحاً وعاشت وفكرت مثل البشر وقد جاءت اليه المعرفة من المن السماوى.

اما سكان جزر بريطانيا الجديدة فيفسرون وجود الخير والشرعلى انه خلاف بين أخوين هما (تو ـ كابينانا) و (توركا ـ فوفو) وكانت نتيجة الصراع مأساوية وتقول الاسطورة ان (كا ـ فوفو) لم يتمكن من تقليد سحر أخيه التوأم (توكا بينانا) فقام بخلق الكوسج رمز الرعب في المحيط الهادي. وكان تنافس التوأمين دلياً على تغير مصير الانسان. ويؤكد سكان بريطانيا الجديدة على ان الانسان عليه ان يسعى لخلق توازن في المجتمع والمحيط الطبيعي الذي حوله. اما في بوابوا فتتركز اساطيرهم حول الخصب والتكاثر.

اما ماكر ونيزيا فهي مجموعة من الجزر المبعثرة وتوجد فيها اربعة ارخبيلات هي أرخبيل جلبرت وارخبيل مارشال وارخبيل ماريانا ومجموعة جزر كارولين وكانت هذه الارخبيلات بعيدة عن الطرق التجارية وقد أهملها الباحثون حتى الحرب العالمية الثانية ولا توجد لحد اليوم دراسة وافية عن أساطيرهم والظاهر انها تحتوي على مزيج من الاساطير المالينيزية والبولينيزية ولعل بعضها وصل من أوربا مع ماجلان الى غوام في عام ١٩٢١. وقد قام السر أرثر غرمبل بجمع فولكلور جزر جلبرت.

وتعتمد عقيدة جزر ماكرونيزيا القديمة على عبادة السلف أوما يسمى "أني" أو السلف المؤلهين ويعتقد بها سكان جزر كارولين ا ضافة الى طقوس طوطمية وقد قدس سكان الجزر (أني) على شكل طائر أو حيوان أو سمكة ويعتقدون أن روح السلف تسكن فيها. ويذهب الموتى عندهم الى عالمين للراحة أما الى جنة تحت البحر تسمى (باجيت) أو العالم السفلي ويسمى (بويلكو) ويحرس هذين العالمين ساحران شريران. ويعزى الشرفي أجزاء ماكرونيزيا الاخرى الى وجود أخ مخادع هو (أولفات) وكان اله النار ويعزون اليه خلق انياب للكوسج ووجود الزنا ويعزون اليه خلق المشاكل في العالم، وعندهم أيضاً أبطال مؤسسون

مثل (لوجيلان) الذي اخترع الوشم وتصفيف الشعر وهو الذي درسهم الحرف الزراعية.

كان في استراليا عندما ضمتها بريطانيا في عام ١٧٨٨ حوال ٢٠٠,٠٠٠ من السكان الاصليين مقسمين الى اكثر من ٤٠٠ قبيلة ولم تعرف تلك القبائل الزراعة أو المعادن أو الخزف أو الكتابة ولم تدجن اي حيوان ما عدا الكلب الدنغو وتأقلموا للعيش كقبائل رحل تصيد الحيوانات وتجمع الفاكهة ولا يمكن تحديد وصولهم الى استراليا ولعله في الماضي السحيق قامت مجاميع من جامعي الطعام من اندونيسيا بالترحال الى استراليا واستوطنوا هناك وادى انعزالهم الى ايجاد لغة خاصة بهم ولهجات قبلية، وبالرغم من عدم وجود ثقافة مادية فتلك القبائل تمتلك نظاماً اجتماعياً معقداً ومعتقدات واهمها ايمانهم بـوجود اله سماء منفصل والهة مساعدة وكذلك ابطال. وتختلط عندهم الاسطورة بالطقوس ويعيش هذه الاساطير من يشارك في المراسم الدينية إذ يقومون بدور الابطال الاسطوريين وهناك شعائر طوطمية وسرية للرجال. ويقومون فيها بشرب الدماء وختان البالغين وهدف ذلك فصل الابن عن امه وضمه الى مجموعة المحاربين وبعد عام من الختان يدخل البالغ في طقوس اخرى ليصبح رجلاً.

ويوجد كائن سماوي لدى قبائل الاراندا في اواسط استراليا واسمه «الذي لم يخلقه احد» ويعتقدون أن الارواح تنبعث وتتجول في الارض وتقوم بتجسيد المناظر الطبيعية وتخلق الرجال وتدرس البشر فن الحياة وبعد هذه الاعمال يعودون الى الارض ليناموا وفي طقوسهم لدخول مرحلة البلوغ يدرسون الفتيان فن "الالجيرا" او زمن الاحلام وهذا الزمن يمثل قضية مركزية في طقوسهم وهو نظام قديم للتدريس الروحي. ويقومون خلال هذه الطقوس بشرب دم كبار السن وكانوا في السابق يقتلون رجلاً وياكلون من لحمه.

### تعاريف الالهة والابطال:

أهيتو: ملك التونغا الاسطوري «توي تونغا» ويعتقدون انه ظهر للبشر من دودة وأصبح رأسها فسمي "توي تونغا" وأسمه الاخر (كان كوهاي) وله عدة اولاد.

وتقول الاسطورة نزل الاله «أيتو ماتوبوا» منذ زمن طويل على شجرة كبيرة واتخذ الدودة (الاهيفا) زوجة لله ورجع الى السماء بينما بقيت "أهيفا" وابنها (اهيتو) على الارض وعندما كبر اراد زيارة أبيه وقالت له امه ان اباه يصيد الحمام على الشجرة فتسلقها ورأى اباه وقبل احدهما الاخر من الانف وكان لاهيتو اخوة في السماء وقد غضبوا من وصول أخيهم الارضي ونصبوا له كمينا وقطعوه اربا وطبخوه واكلوه فشك الاب في أمرهم وطلب منهم تقيؤ ما اكلوه وجمع القطع واعاد أهيتو للحياة باعشاب سحرية وقال لهم: لقد قتلتم أهيتو وسأعيده كحاكم الى جزيرة تونغا وتبقون أنتم هنا واصبح احفاد الاله "توي تونغا" اي بزوغ الفجر.

الجيرا: - زمن الحلم عند (المسار) اسلاف السكان الاصليين في استراليا وهي ارواح الاجداد التي سارت على الارض في الازمان الغابرة وبعدها نزلت الى باطن الارض بعد الانتهاء من مهمتها في تسيير الحياة اليومية.

التجرا: -ابو قبيلة (الاراندا) في استراليا ويتصورونه على شكل رجل في السماء وقدماه مثل النعامة الاسترالية اما زوجاته وبناته فاقدامهن مثل اقدام الكلاب ويعتقدون ان الاقدام المشوهة هي سمة عامة لارواح الاجداد عند السكان الاصليين «الابروجيين في استراليا» وكلمة "التجرا" تعني "من لم يعلمه احد" والاسم مرتبط بزمن الحلم وهو اله الحلم في الزمن القديم. وتروي الاسطورة ان الاجداد تركواسباتهم الارضي وجابوا في الافاق وقد اعطى الحلم «التجرا» الارض صورتها الحالية وذهب بعدها الى سقف السماء اما البقية الغارقون في الاحلام من الارواح فعادوا الى باطن الارض ويعتقدون ان الترجا اليوم لم يعد يهتم بالبشرية.

أوى : -وهي الاماكن المقدسة المخصصة للسلف من الاجداد عند قبائل " وكمونكان " في شمال استراليا وأوى هو مركز الطوطم عندهم والطوطم يكون اما اعشاباً أو اماكن تكاثر الطيور والحيوانات ولكل أوى خاصية معينة ولكن الماء يكون بقربها دوماً اما على شكل جدول أوبحيرة ويعقتدون ان اجدادهم يسكنون ويلعبون قرب اماكن (الاوى) وتقام المراسم القبلية قربها ونجد احيانا رسوماً على الصخور قرب تلك الاماكن.

أيجو: كالاكال: -زعيم شبه اسطوري كما يعتقد شعب جزر كارولين

وهو كان رئيساً لاحدى الغزوات الكبيرة التي جاءت من جنوب الجزيرة ولعله أتى من مالينيزيا وهناك قطع صخرية ضخمة في الجزيرة يقولون انها من صنع التوامين (أولو سيبا وأولو سوبا).

أولوفات: -بطل من مكرونيزيا ويقولون في جزر كارولين انه ابن لوجيلان ويعرف ايضاً باسم الاله (لوك المحتال) وكانت أمه من النساء الغانيات حملت به بطريقة سحرية. وتقول الاسطورة ان أولوفات صعد على عمود دخان لمعرفة اقربائه السماويين وقد ادى الدخان الى اشعال حرب ضد اله السماء وتوفي اولوفات ولكن لوجيلان اباه اسف على مصيره فاعاد ابنه للحياة واجبر الالهة على اعطائه مكاناً في السماء. وتقول احدى الاساطير انه اصبح الها للنار. ولكن هذا الدرس لم يقلل من لعباته الخطرة وكان يقوم بترجمة اوامر أبيه للبشر وكان يقوم بدعابات منها خلق اسنان للكوسج. وشخصية اولوفات متناقضة فهو ممزق بين علين مثل البطل السومرى جلجامش اذ لا يريد قبول حقيقة الموت.

أورو: - اله الحرب في تاهيتي ويسمى خلال وقت السلم الرمح المطروح الرضا "أورو تي تيا مو" وهو ابن الاله هينا من الارض. وكان اورو يفرح لرؤية المعارك الدموية وتقديم القرابين البشرية وله شلاث بنات مخيفات وله ابن وحيد أقسم على ان يبقى وفياً لابيه.

بيام : ... الجد الطوطمي لقبيلة كامليلرو في نيوساوث ويلز ويسمونه أبا الجميع وكان سيد الحياة والموت وهو الساحر أو رجل الطب لدى القبيلة وقد اخترع شبكة صيد الاسماك الحجرية وهو الرجل الذي يجلب المطر في وقت الجفاف اما وظيفة زوجته (برها غنولو) فهو أرسال الطوفان.

بانوي: - اسم ارض الموتى في هيبر ويز الجديدة "فانوا توحاليا" ويعتقد سكان الجزيرة ان روح المتوفى تبقى حائمة عدة ايام قبل ان تترك عالم الاحياء وتقع ارض الموتى تحت المياه وفيها كل شيء عدا الحدائق لعدم وجود عمل هناك ويعتقدون ايضا ان الموتى يعيشون في مجاميع كل مجموعة حسب المرض الذي توفيت بسببه في حينه.

اما سكان السواحل فيعتقدون ان (بانوي) قريبة من الارض مثل قرب الموت من الحياة وتقام الاحتفالات عند وفاة احدهم أما اذا أغمى على شخص

فيعتقدون انه زار ارض الموتى حين اغمائه.

اما في جزر سليمان فيربطهم شبح (تندالو) المقدس بالعالم غير المرئي ويعتقدون ان الارواح التي تحوم في البحار هي ارواح خطرة وتظهر على شكل سمكة تهاجم السابحين والقوارب.

بوبي - بوبي: - أفعى تعتبرها قبيلة (بن بن غا) بانها جدتهم ويعتقدون انها ارسلت مرة ثعالب للبشر لأكلها وكانت على اشكال وطاويط فهربت من المواقد وكانت بوبي بوبي تراقب هروبها فاخذت عظماً من فخذ حيوان ورمته في الفضاء من ذلك الحين استخدم الرجال العظام لصيد الثعالب ولكنهم بنفس الوقت ثقبوا الفضاء مما اثار حفيظة جدتهم.

بو: ــتروي اسطورة من جزر جلبرت ان (بو) هو ابن امرأة حملت بصورة سحرية من الشمس وقد سافر ابنها في قارب الى الشرق للعثور على والده لكي يعطيه الذكاء والمعرفة وعند وصوله الى ابيه حصل على ما يريد واعتبر بطلهم المؤسس لحضارتهم اذ علم الناس صنع القوارب والبيوت وكذلك اثارة الرياح بواسطة السحر وكذلك نظم أغاني للرقص.

باكا: ـ الله الريل في هاواي ويقولون انه اخترع الشراع وورث سلطته بالسيطرة على الرياح من جدته (لوا) ويعتبر الها في هاواي وعندهم عدد لا يحصى من الالهة اذ يقولون عندما يدعون أو يصلون: والان ندعو اربعين الف الله واربعمائه الف منهم واربعة الاف منهم وهلم جرى.

بابا : ـ جدة شعب هاواي وكانت الهة الارض وملكة العالم السفلي وام الالهة ومعنى الكلمة المنبسطة أو المسطحة ولعل ذلك يشير الى أسس الجزر اذ يعتقدون ان الجزر تقف عليها ويسمونها ايضا (المولودة من الارض). اما جدهم فكان من البشر الفانين (واكايا) وتعود اليه كل السلالات البشرية حسب اعتقادهم وقد حكم كزعيم عظيم وتزوج (بابا) وولدت من هذا الزواج فتاة اصبحت بعدها جذراً لشجرة ثم ولدت بابا طفلاً ثانياً وكان بشرياً سمي (هالوا) وسكان هاواي ينظرون الى الخضروات كشيء ديني. اما عن ارتباط باباو واكايا فيقولون انهما اخوان وهي عادة غابرة في القدم اذ كان زواج الاخ واخته تمارس بين طبقة النبلاء فالاوقيانوس.

معلى: - الهة النار في بولينيزيا وقصتها مرتبطة بنزول الحمم من البراكين وتقول الاسطورة ان بيلى كانت معروفة بجمالها وقوامها المشوق وكانت أثداؤها دائرية كالقمر وقد تجولت في الارض كثيراً قبل استقرارها في هاواي وتروى احدى الاساطير انها كانت تبحث عن زوجها «واهيلو» الذي اغرته احدى منافساتها وقد جاء البحر مع الهة النار حيث تدفق من رأسها على ارض كانت من اليابسة في السابق. وعندما تغضب بيلي تحول البشر والحيوانات إلى صخور ولجمالها الخارق أحبها الشاب «لوهيا» وتعنى ذا الجسد الجميل وتزوجها ولكنها هجرته بعد ثلاثة أيام وقالت له: انتظر رسولي ليخبرك عن اعداد بيت لك وارسلت وصيفاتها لاخباره بانتهائها من اعداد البيت ولكن الوصيفات استغرقن وقتاً طويلاً للوصول إلى القرية فمات حزيناً عليها ولخوفهن من غضبها اعدن روحه إلى جسده ورجعن معه ولكن السرحلة استغرقت وقتاً طويلاً وقد غضبت (بيلي) لهذا التأخير فقذفته بالنار والحمم وكان اكثر ما أغضبها هو اعجاب اخواتها بلوهيا ونتيجة التنافس تفرقت عائلة (بيلي) وبدأت روح لوهيا بالترحال وتروي قصة اخرى انه عاد إلى الحياة ليتزوج اختها والاسطورة تروى تقلب البراكين والحمم ويقول سكان هاواي القدامى ان بيلي تضيء الارض بلا حرارة اما في العلى فتوجد حرارة تحترق دوماً وان الارض تنفجر فجأة لتضيء وبصوت كالرعد.

بلوتو: \_ يعتقد سكان تونغا القدامى ان ارض الموتى هي جزيرة غير مرئية يسافر اليها الانسان بقارب وهي تشبه هذا العالم واسمها بلوتو.

تاراو: - اعتقد سكان تاهيتي بانه الكائن الاعلى وهو الذي أوجد الحياة والموت وسمي ايضا (راوي - توبرا) ومعناها مصدر النمو اما ظلاله فكانت الحيتان والكوابح الزرقاء وقد بنى اول بيت للالهة (فير - أوتا) حيث اصبح نموذجاً للمعابد فيما بعد وسمى البيت فراش السيد العظيم.

وتروي اساطيرهم عن حدوث جفاف عظيم في الازمان الغابرة وخاف الناس من غضب (تاراو) فأصر الملك الرهبان على اقامة الصلوات وامرهم بتقديم ضحايا بشرية وقد امطرت السماء بعدئذ وكان الضحايا يقدمون عادة من اسرى الحروب. وبموجب اسطورتهم فان تاراو كان في البيضة الكونية في الظلام وتطور في وحدته ولم يكن له أبوان وكان في العلى وفي الارض وفي الصخور. اما بيته الذي

صنعه فان ظهره كان العمود وعظام فخده مسندية وقد كسر البيضة الكونية ونظر في الظلام وشعر بانه وحده ولم تكن هناك ارض او سماء او بحر ولم يكن في الكون سوى الفراغ والعدم وضجر تاراو من الصمت الابدي فاستخدم جزءاً من البيضة ليضع اسس العالم والصخور والتربة واصبح الجزء الاخر قبة سماوية وخلق بقية الكائنات.

تابوري - ماي : - ابن (باكوا) في اساطير جزر جلبرت وهو جدهم ونصفه من الالهة وقد فرق سكان جزر جلبرت بين ثلاثة انواع من الكائنات «أنتي» اله ونصف اله (أنتي - ما - أوماتا» والبشر وهم (أو ماتا).

وكان اول مواليد باكوا وزوجته (نيكوريكي) اسماكاً وبعدها ولدا توأمين من البشر هما (تابوري ماي) وأخوه (تينوي) وهو الكوسج ولان (تابوري ماي) كان شكله مختلفاً خجلت الاسماك من وجوده معها وتأمرت على قتله وقد حذر تينوي أخاه (تابوري ماي) من ذلك وارسله إلى السماء على ظهر كوسج آخر وقد رحل تينوي بعدها إلى السماء واصبح نجماً اما تابوري ماي فتزوج امرأة وأبحر بين الجزر وكان ابنهما من المغامرين وقد قرر الوصول إلى الشجرة المقدسة التي تمتد إلى السماء وقد تروج من الهة الشجر لهذا الغرض ومن المقدما ولد أجمل الرجال.

تاغارو: ـ الروح الحكيمة لاحد الابطال في هيبروين الجديدة (فانواتو حالياً) وكانت هذه الروح مضادة لروح الشر (سوك ماتوا) ويعتقدون ان هذه الروح أتت من السماء وقامت بخلق البشر وعلمتهم الحرف ورجعت الى السماء أما (سوك ماتوا) فبقي على الارض وقد نفاه تاغارو الى هوة عميقة يحكم فيها اشباح الموتى.

وتوجد تقاليد عديدة حول الارواح في هذا الجزء من مالينيزيا ويعتقدون انها مثل البشر ولكنها لاتأكل او تشرب ولايراها سوى الموتى وتسكن الاماكن المقدسة والصخور وتروي احدى الاساطير عن وجود هوة الموتى والطبيعة البشرية اذ تقول الاسطوة ان تاغارو بعد خلقه للرجال قال يجب ان يسيروا على اثنتين بينما قال (سوك ماتوا) يجب ان يكونوا كالخنازير ولكن كلمة تاغارو تغلبت وقام البشر ببناء القرى أما زوجته فهي (فن مارا) ومعناها النسيج الجنح

حيث تروي الاسطورة ان تاغروا رأى في يوم من الايام نساء ينزلن من السماء ليسبحن وكن مجنحات ونزعن أجنحتهن ليسبحن فسرق زوجاً من الاجنحة وخباها في بيته ورجع إلى الساحل فرحلت كل النساء الا التي فقدت جناحها فقام بالتزوج منها وجلست في البيت تبكي على مصيرها فازالت دموعها التراب عن الاجنحة فقامت بلبسها ورحلت إلى السماء.

تيني ماهوتا: - ابو الغابات في اساطير المواري ويعتقدون بانه فصل السماء عن الارض وبعدها فقد مكانته لأبي الشر (توما - توينغا) وكان اله البحر (تانغاروا) من الد اعدائه. اما في تاهيتي فان الاله المجنح (أف - آيتو) كان قائداً في زمن الحرب وكان ساحراً عظيماً ويصورونه على شكل نيزك مخروطي الشكل وله ذيل ملتهب ويسمونه في هاواي (كين)...

تانغارو: ـ اله السمك والـزواحف عند البولينيزيين وكانوا يعرفونه في هاواي باسم (كانالو) اما عند شعب المواري فيقولون ان (تانغارو) هرب الى المحيط عندما ثار عليه اله العواصف (تاوارهيري ـ ما ـ تيا) من اجل أبيه رانغي.

تي - بو - ما - تي: - معناها الظلام والتداخل في أساطير جزر جلبرت ويعتقدون بانه فوق السماء وتحت الارض ويعتقدون أن الذي حرك السماء والارض هما الاخوان (تاباكيا - وناكا).

تو - كابينانا: - البطل الاسطوري الخالق في مالينيزيا ففي جزر بريطانيا الجديدة يعتقدون بوجود الروح الاولى وقد رسمت هذه الروح صورة لذكرين على الارض وسقت هذه الصورتين بدمعها، وغطتها باوراق كبيرة وقد تحولت الصورة إلى رجلين هما (تو - كابينانا وتو - كار فوفو) وكان (توكا بينانا) خيراً بينما (تو كا فوفو) يمثل الشر ولايستريح الا بخلق المشاكل، وفي احد الايام تسلق توكا بينانا شجرة جوز الهند وقطع ثمرتين غير ناضجتين ورماهما إلى الارض وانكسرتا وخرجت منهما امرأتان جميلتان واكتشف اخوه السر فقام بنفس العمل فخرجت امرأتان قيحتا الشكل.

وفي يوم من الايام حفر توكابينانا قطعة خشب على شكل سمكة ورماها في البحر. فقامت بجذب بقية السمك إلى الساحل تعبيراً عن امتنانها وكان توكا بينانا يصطادها ببساطة فغار أخوه وحفر صورة كوسج ورماها في البحر ولكن سمكته

الجحودة لم تأت باي سمك إلى الساحل وندم توكا فوفو واخوه بما عمل فقال له توكا بينانا: يالسخفك ان كوسج سيأكل السمك والانسان على حد سواء وهذان الاخوان يمثلان وجهي الطبيعة ومعنى (توكاد فوفو) عند سكان الجزر هو الجفون ويقولون ان الخليقة كانت جيدة ويمثل عندهم توكا فوفو الجانب المظلم من الحياة مثل الكوسج القاتل.

تبيريكل: اله الخلق عند الماكروينزيين ويعتقدون ان زوجته (لاتميكاك) انبثقت من صخرة ضربتها الامواج وقد حكم الزوجان العالم سوية وعاش تبيريكل في السماء بينما تعيش زوجته في اعماق البحر وقد ولدت اسماكاً وبشرا ويعتقدون ان الاسماك هي التي شيدت الارض ومن تزاوج الاسماك والالهة خلق البشر.

دهاكهان: ـتعبد قبيلة كابي على ساحل كوينز لاند في استراليا (دهاكهان) أي قوس القـزح ويعتبرونه روح الاجداد وان قوس قـزح جزء منه سمكـة وجزء افعى تسكن الثقوب في المياه العميقة وتظهر هذه الروح على شكل قوس قزح عندما تعبر من ثقب إلى ثقب.

ديجان كاولس: الشلاثي الالهي في اساطير شمال استراليا وتروي الاسطوة ان اختين وأخاهما جاؤوا اإلى الارض من جزيرة الارواح (بيرالكو) وهم الدين اعطوا الارض شكلها الطبيعي والخضرة واتموا عملهم بحصى سحرية تسمى (الرانغا) وقد تركوا بعض الحصى في الارض كأشياء مقدسة ويعتقدون انهم الهة شمسية بريش احمر ومنهم ولد الرجال والنساء وسموهم (رانغا) وتقوم القبائل اليوم باجراء طقوس الخصب ويقوم بهذه الطقوس الرجال من القبلة.

دودوا جيرا: ـ تذكر اسطورة بابوا ان احد الاطفال أصبح الشمس وتتلخص القصة بان امرأة كانت على ساحل المحيط ورأت سمكة تقفز فقفزت لتلعب معها وبعد فترة بدأت ساق المرأة بالتورم بعد ان مستها السمكة وبعد فترة فتح ابوها التورم فخرج منه طفل سماها الجد (دودو جيرا) اي الساق ولم يكن محبوباً لشراسته فقررت امه ارساله الى ابيه السمكة وذهبا سوية الى الساحل وجاءت السمكة الكبيرة واخذت الطفل في فمها وذهبت به بعيداً الى الشرق وكان

دودو جيرا قد حذر أمه قبل رحيله من حصول كارثة واوصاها بالاختباء تحت الصخور هي واقاربها لانه سيصبح الشمس وسيؤذي العالم، وعملت امه بوصيته وفي ظل الصخرة شاهدوا الشمس وهي تحرق العالم بحرارتها ولكي لاتنعدم الحياة قامت امه بعصر ليمونة في وجه ابنها الشمس وبدأت الغيوم بالتجمع وتصل بين الشمس المشعة والارض.

اما عن القمر فيروون انها ولادة في غير اوانها ففي احدى المرات كان رجل يقوم بحفر حفرة لعمل بئر ووجد في الارض قرصاً لامعاً وهرب القرص من يده الى السماء ولو كان قد بقى في الارض حتى موعد ولادته لاصبح اكثر لمعاناً.

راكيم: \_ معناها قوس قزح في جزر كارولين وكان اله النجارة وقد بنى البشر بيوتهم بمساعدته كما يقولون ويعتقدون بامكانية الطيران في القوارب اذا كانت جيدة الصنع.

رانغي: وهو مثل أورانوس الاغريقي عند شعب المواري حيث يعتقدون أن السماء (رانغي) قبّل الأرض (بابا) بشدة الى درجة أن أطفالهما لم يقدروا على الخروج من رحم الأرض وضجر الابناء من استمرارية العيش في الظلام وتباحثوا فيما بينهم وقرر الأخ (تو ماتوينغا) أن يقتل أبويه أما الأخ (تان ماهوتا) أبو الغالم الغلام وتباحثوا الغالم وقرر الأخ (تو ماتوينغا) أن يقتل أبويه أما الأخ (تان ماهوتا) أبو الغلل الغلل والأرض في الأسفل كأم مرضعة. وحاول الابناء فصل الابوين بدون جدوى ولكن الله الريح أخذ جانب أبيه رانغي ضد اخوته المتمردين وأرسل رياحاً عاتية وعواصف ورعداً وخلع الاشجار من الغابات وارتعدت الأرض ولم يقف في وجهه سوى (تو موتوينغا) إله البشر الاشداء وقام بعد ايقاف الريح بابتلاع اخوانه الجبناء انتقاماً لتركه وحده ولم يتمكن من دحر اله الريح الذي اصبح عدواً للبشر ويدعي المواري ان صراعهما يؤدي الى حدوث الفيضانات. ويعتقد المواري ان طرعي ومنهما ظهر رانغي وبابا وتقول اسطورة اخرى ان طيراً من بيضة في البحر ومنها خرجت العائلة وخذير وكلب.

روكولا: - اله النجارة عند سكان فيجي وقد بنى قوارب وسمح لسكان فيجي بالابحار والاستيطان في الجزر الأخرى.

رو: مردد الادعية في جزيرة تاهيتي وهو متعدد الأسماء وكانوا يرددون الأدعية لشفاء المرض وطرد الأرواح الشريرة وهو ابن اله السماء عندهم واسمه (آتيا).

سسماتيالا: -ابن الشمس في اسطورة جزر تونغا وقد حملته امه من الشمس لأنها كانت تدير ظهرها للشمس عند صيد الأسماك وتواجه الغرب وعندما كبر الولد سافر الى ساموا وأحب فتاة هناك وطلب من أبويه السماح له بالزواج فقالت له أمه أن يصعد تلا ويواجه شمس الشروق لطلب موافقة أبيه فأرسل له أبوه طردين كهدية واحد ليفتحه ويحصل على شروة وعلى ألا يفتح الثاني. وبعد الزفاف قرر سسهاتيالا العودة الى تونغا مع زوجته وفي طريق العودة أفنعته زوجته بفتح الطرد الأخر وخرجت منه كمية من المتاع بحيث غرق القارب.

غوغا: - يعتقد شعب (الماسيم) في بابوا أن اصل النار هو امرأة عجوز إسمها غوغا وقد سرق النار الرجل الأول وحاولت الهة المطر إطفاء الشعلة السروقة ولكن لحسن حظ البشرية احتفظت أفعى بالنار في ذيلها. وتذكر اسطورة أخرى أن الرجل الأول شاهد النار تتصاعد من البحر وقد أرسل حيوانات خلفها ونجح الكلب بالعودة مع النار من جزيرة الهة النار.

غورادايلنك: -اله يعاقب الأشرار في أساطير جزيرة كارولين ويعيش في نهر تحت الأرض لايعرف طوله ويعذب فيه أرواح الأشرار بالنار حيث يدفعهم في هذا النهر حيث تتيه الأرواح في ضياع أبدي.

## كاي نيتكو \_ آبا : \_

هي الشجرة المقدسة في ساموا وتعني ايضاً الشجرة المتعددة الأغصان ويقول شعب جلبرت الذي جاء من ساموا في عام ١٤٠٠ أن الشجرة نمت من العمود الفقري لأبي الالهة (نا أتيبو) والذي مات لخلق البشرية ونما الناس في البدء مثل الفاكهة على شجرة (كاي نيتكو آبا) وقام أحد الرجال بكسرها واسمه (كورا آبي) وقد قام بهذا العمل لأن الأغصان كانت تنقط على رأسه من لحائها ونتيجة عمله تفرق الناس ودخل الحزن على البشرية لتفرقهم.

كامابوا: معناها ابن الخنزير في أساطير جزر هاواي اذ قام الخنزير

بأنفه الكبير بحفر الأرض وعمل جرفاً تحتها وقد حاول العديدون قتل الطفل كامابوا ولكنه نما وأصبح قوياً وكان يقوم بأنفه بقطع محاصيل اعدائه الزراعية ويدمرهم بهراوة في المعارك ويأخذ الممتلكات منهم كغنائم. وقد تزوج ابنة أحد الزعماء وكان يأخذ قبعات الريش من الاعداء كغنائم ـ ويقولون انه ظهر بشكل رجل وسيم في احدى المرات لاغراء الهة النار (بيي) وقد رفضته وأهانته وقالت له: الك خنزير ابن خنزير وتحولت الشتائم الى نزاع بينهما وقد قام أقرباء بيي بصب الحمم البركانية على الاله الخنزير (كامابوا) بينما هدد أصدقاؤه باطفاء نار البركان بالضباب والمطر وتراكضت الخنازير الى أرض المعركة وحفروا حفرة ماء وخسرت بيي واستسلمت لكامابوا الذي تنزوجها. ومرة لاحق فتاتين فهربتا الى باطن الأرض وعندما حضر للتفتيش عنهما إنبثق ينبوعان من المياه.

كافا: معناها المروهو مشروب مسكر في بولينينيا ومن عائلة الفلفل ويستخدم في طقوسهم الدينية وأحياناً لايقاف الجوع وحسبما تروى أساطير جزر تونغا يقولون أن أحد الملوك ذهب الى مكان فيه مجاعة ولم يجد مايقدم اليه فقامت إمرأة من النبلاء بطبخ ابنها له مثل الخنزير المشوي وعرف خدعتها فقال لها: أنا لست من أكلة لحوم البشر خذيه وأدفنيه كزعيم. وقامت بذلك وفي اليوم التالي شاهدوا نبته تنبت من قبر الطفل وقال لهم الملك عليهم رعاية النبتة وأسماها (الكافا) وقال لهم: ستكون إما نقمة أو رحمة حسب استخدامها.

كومو - هوناو: - معناها بداية الأرض وهو آدم في اسطورة هاواي وكان اسم زوجت (لالو - هونا) وتعني الأرض السفلى ويقولون أن الاله كين صنع حديقة (الكومو - هوناو) وزوجته وفيها كل شيء ومنعهما من أكل ثمر الشجرة المقدسة اذ منعهما من أكل التفاحة واللحاء ولكنهما كسرا العهد وقد طردهما طائر الالباتروس من الحديقة ويقولون أن طائراً بحرياً أقنعهما بأكل التفاحة.

كونابي - بي: - الهة الأرض عند قبائل شمال استراليا ويقولون انها جاءت الى الأرض مع مجموعة من الأبطال وولدت الرجال والنساء والحيوانات وقد زارت الأرض أفعى قوس قرح قبلها لتهيئة الأجواء لها.

لوفاكانا: - اله الريح عند شعب (الآتا) في جنزيرة تونغا ويعتقدون ان اله السماء ارسله الى الأرض ليحكم شعب (الآتا) ويسيطر على الدرياح وقال له الاله:

اذا جاءت سفينة والرياح عاتية وطلبوا منك العون فأعطهم رياحاً مواتية فانهم يزورون منطقة (آتا) ويقدمون الى (لوفاكانا) خبراً مطبوخاً بزيت جوز الهند. ورغم هذا القربان فانه لم يرتبط بشجرة جوز الهند ويقولون أنه جلب معه من السماء شجرة الموز وعزوا اليه صنع شبكة صيد الاسماء ومعنى إسمه في لغتهم هو الكلام أو السكوت واعتقدوا ايضاً أنه يصطاد الجزر بسنارته القوية

لسوا: -الكائن الأعلى في جزر مارشال وهو شبيه (تاراو) التاهيتي واعتقدوا أن لاو عاش في البدء في المياه الأولية وضجر فقام بصنع جرف لها وخلق الطيور ونصب الها في كل اتجاه من الاتجاهات الأربع وقد انبثق آدم وحواء من ساقه وهما (وليب ولومدونا نجي) وقد تأمر أولادهما لقتل الأب فهرب وسقط على الأرض ومن ساقيه جاء أصغرهما اسمه (أيداو) وأصبح فيما بعد ساحرا عظيماً. وتروي اسطورة اخرى أن الذكر والانثى كانا دودتين تعيشان في قوقعة ورفعتا الغطاء فأصبحت القوقعة السماء والأرض.

لوجيلان: - تروي اسطورة جزر كارولين ان لوجيلان جاء من السماء لتعليم البشر الوقت وكذلك علمهم الوشم وتصفيف الشعر والزراعة ويرتبط بشجرة جوز الهند. أما ابنه فاسمه أولفات وكان يزور السماء وجاء منها بسر النار.

## مانجار ـ كونجر ـ كونجا : ـ

معناها ماسك الذباب وتعتقد قبيلة (الاراندا) في استراليا أن العالم كان مغموراً بالمحيط مع تلال قليلة وفي هذه التلال عاش زوجان وكانت يداهما وأرجلهما متلاصقتين ومرتبطين بجذع شجرة وعاشاهكذا لفترة من الزمن وانحسرت مياه المحيط فقامت السحلية (مانجار - كونجر - كونجرا) بزيارتهما وفتحت عينيهما بسكين حجري وكذلك بقية الفتحات وبعد أن قامت السحلية بعملية الختان أعطتهما السكين الحجري وعظمة من الفخذ سميت «أبو مرانج» وكذلك (التوجورونيما)شيء مقدس لربط الانسان بأجداده وحمايته من الشروكذلك نظم (مانجار) طقوس الزواج.

وتروي رواية اخرى أن كائنين نزلا من السماء «نومباكولا» وحولا أنفسهما على الأرض الى سحالى ماسكة الذباب.

والسحلية حيوان مقدس في طقوس الاراندا وعقوبة قتلها تكون بقطع عضو الشخص التناسلي. وتعتقد قبائل أخرى أن الرجال الصقور قاموا بزيارة الى الأرض في زمن الحلم وحولوا بعض المخلوقات الى ذكور واناث بينما يعتقد البعض أن ادم تطور من سحلية.

ماراوا: -هي الروح العنكبوت عند المالينيزيين وكما يروي سكان ضفاف البحار في تلك الجزر فان ماراوا كان بنفس الوقت صديقاً وعدوا (لكات) الروح الفعالة وماراوا هو الذي جعل الانسان مخلوقاً فانياً وتروى قصص عن مساعدة ماراوا لكات منها ان اخوة كات أكلتهم الغيرة من أخيهم فرموه في حفرة روبيان ورموا عليه حجراً وعند عودتهم وجدوه جالساً مع زوجته (رولي) اذ ساعده ماراوا بمعجزة للنجاة من الموت.

ماتا غاي غاي: ـروح الشجرة عند شعب بابوا ويعتقدون ايضاً بوجود أرواح شريرة في المستنقعات.

موي: -بطل بولينيزي يظهر في أساطير تمتد من نيوزيلندة الى هاواي وله سمعة مثل سمعة هرقل عند الاغريق. تروي الاسطورة أن أمه (تارانغا)رمته في البحر بعد أن لفته بجزء من شعرها وقد أنقذه جده الأكبر (رانغي) وعاد الى عائلته فأسمته أمه (موي) الذي صنع في قمة تارانغا. ومن أهم مغامراته قيامه بصيد الجزر من اعماق البحار واعتقادهم أنه تمكن من أجبار الشمس على التباطؤ في مسيرتها اليومية ورفع السماء لإعطاء البشر مكانا أوسع. أما عند شعب المواري فيروون أنه استخدم فك جده كسلاح سحري وبواسطة هذا الفك أخرج الأرض من البحر وحذر اخوانه من تجزئتها ولم يسمعوا نصيحته فقطعوها ومنها حدث مثلث بولينيزيا وجبال نيوزيلندة. وكذلك يعتقدون بأنه هاجم الشمس وأخر مسارها لكي لايهجم الظلام بسرعة. أما في جزر تونغا فيقولون أن السماء مظلمة لأن (موي) استخدم قضيب النار ودفعها الى أعلى وذلك عند قيامه باعداد موقد حيث كانت السماء أوطأ في السابق وقد علق فيها فغضب ودفعها الى أعلى. أما عن مصدر النار فيقولون أن دجاجاً غير أرضي كان يستخدمها الشوى الموز وكلما

اقترب موي يطفئونها ومرة تمكن من القبض على دجاجة صغيرة فأخبرت بأن النار تأتي من شجرة اسمها (واي ـ مي) أو الماء المقدسة وعلمته كيفية الحصول عليها. ويذكر شعب المواري أن الهة النار هي قريبة له وقد أعطته شعلة منها.

وتروى عنه روايات أخرى في شرق تاهيتي منها حول عشيقته (هينا) التي تركت زوجها وفتشت عن عشيق لها ولم يجرؤ أحد على التقرب منها خوفاً من زوجها الوحش (أيل ـ تي ـ تونا) ولكن موي اتخذها عشيقة وأصبحت نموذجاً للمرأة الخائنة. ونتيجة خيانتها أبرقت السماء وأرعدت وذلك نتيجة غضب الزوج المخدوع وقام بقطع رأس (موي) ودفنه فخرجت من رأسه شجرة جوز الهند ويعتبر شعب المواري (هينا) الهة الموت. ويروون أن موي راها نائمة وحاول التقرب منها فايقظتها الطيور فاحتضنته وقتلته.

ميني هون: - جنس أسطوري من الأقزام ويروي سكان هاواي أن طولهم كان قدمين وسيقانهم مقوسة ويعيشون في الغابات وكانوا يوجهون سهاما صغيرة على المسافرين ويعيشون في كهوف.

وقصة الرجال الصغار تروى كأساطير في جزر المحيط الهادي. ويقول سكان جاوة في أندونيسيا أنهم بنات المعابد. أما في تونغا فكانوا يعملون كحطابين في الغابات ويقولون عنهم في جزيرة فيجي انهم ذوو شعر مجعد وعلموا الناس الرقص والغناء.

ميناوارا: -يعتبر (ميناوارا) و (ملتولتو) الجدين البطلين لقبيلة (نامبوتجي) في أواسط استراليا وتعتقد القبيلة أنهما كانا على شكل حيوان الكنغر وقد خرجا من كومة حطب دفعها الفيضان ويسيران على أربعة وعند نومهما يضعان حفرة ويغطيان نفسهما بالأوساخ. وقد رأى ذلك الرجل الفأر فوبخهما وعنفهما قائلاً:

لاتفعلا مافعلت بل إجلسا وناما في ظل شجرة وبدأ الكنغر منذ زمن الحلم (الجيرا) يستريح في الظلال وصار لهما ذيل من الأوساخ. ويروون أن الكنغر سافر في الصحراء وتحولت رئته وعظم فضذه الى صخور وتناثر شعرهما وأصبحت الاسطورة موضوعا لاقامة الطقوس لدى هذه القبيلة.

موكوي: \_معناها الشبح الشرير لدى قبيلة المرنفن في شمال استراليا ويعتقدون أن الموت يأتي عن طريقه وليس بسبب الشيخوخة وتلجأ القبيلة الى السحرة الخيرين لمساعدتهم ويحمل هؤلاء السحرة حقيبة صغيرة على رأسهم لتمييزهم.

هاكاوا: ـساحر المواري سكان نيوزيلندة الأصليين وقد تمكن من خلع الرأس الخشبي العائد للساحرتين (بواراتا و تاوتوهيتو) وكان هذا الذي يسحر كل من يقترب اليه وأخيراً قرر (هاكاوا) امتحان قوة الرأس ورأى جثث الذين سبقوه واستصحب معه جيشاً من الأرواح الطيبة وتمكن من الاستيلاء على قلعة الساحرتين وحاولت بواراتا بقراءات إعطاء قوة للرأس ولكن الرأس نتيجة (قوة هاكاوا) بدأ بالصراخ والأنين وصعد (هاكاوا) الى سطح القلعة ليعلن انتصاره ونزل وصفق عدة مرات فمات كل من في القلعة وانتهى مفعول قوة الساحرتين.

هوميا: - الهة الخصب الغامضة في أساطير هاواي وتعرف أحياناً بأنها الهة الأرض (بابا) ويعتقدون أنها جاءت من أرض بعيدة ولاتشيخ بل هي في شباب دائم وتتزوج كلما تعود الى الشباب وتحضر مراسم الولادة ويعتقدون بأن لديها عصا سحرية لجذب الأسماك.

هيو هيوا: تعتقد قبائل (واغاوغا) في بابوا أن الروح تسرحل الى العالم السفلي بعد الموت ويقع هذا العالم تحت البحر حيث تعمل الأرواح في حديقة سيد الموت الأبيض اللون وشعره ليس مجعداً.

نينا ملاب: - اله الخصب والاحتفالات في جزر كارولين وهو الذي ينمي المزروعات ويسمن الماشية وتعتبر السلحفاة حيوانا مقدسا هناك ولايأكلها إلا زعيم القبيلة.

ناراو: معناه (السيد العنكبوت) وبموجب أساطير جزر جلبرت فانه سار وحيداً في الظلام وقد صنع مخلوقين من الماء والسرمل هما (نا أتيبو) و (تي تويكيز) ومن اتحادهما انبثق الالهان (تي أيطاوي) الأكبر و (ني مارينا) المرأة وأوجد معهما الموج والسيد الاخطبوط وأفعى الماء وآخر ماأوجده (ناراو) الصغير كابن للالهين وعرف بصانع المشاكل. وبعد أن أنهى السيد العنكبوت عمله قرر الرحيل وأعطى (نا أتيبو) قوة لخلق البشر بينما سمح (نا أتيبو) لإبنه بأن يقتله

ليحصل على الضوء للعالم فقام (ناراو) الإبن الصغير صانع المساكل برمي عين أبيه اليمنى في الفضاء فأصبحت الشمس واليسرى القمر وصنع النجوم من دماغه وصنع الجزر من عظامه وقد ساعد ناراو الصغير السيد الاخطبوط اذ كان يجمع بأيديه العديدة الرمل والصخر للبناء وبعدها قام العنكبوت الصغير (ناراو) بصنع البشرية.

ناراو ثينا: معناها حامل الشعلة في فيجي وهو اله الرحلات البصرية والصيد واله النار وتقول الاسطورة أن امه ربطت قصباً مضيئاً حول رأسه عند ولادته ومن ذلك الحين قام بالتجوال في الجزر وهو يحمل الشعلة.

ندينجي: -اله ثعبان في جزر فيجي ويعيش في كهف ويعتقدون أن الزلزال يحدث عندما يتحرك الثعبان ويسمونه ايضاً (كالو في .

ني - تيتوا بن: - الهة الخضرة في جزر جلبرت تقول الاسطورة أن الزعيم العملاق (أوريا آويا) وقع في حب (ني - تيتوا بن) وتزوجها ولكنها لم تحمل منه وتوفيت فدفنها فخرجت من قبرها ثلاث شجرات اذ نمت شجرة جوز الهند من رأسها ومن جسدها شجرة اللوز ومن قدميها شجرة (البانداندوس) وقد تحولت بذلك الى الهة للخضرة والنبات.

نسو: وهو نوح جزر هاواي هرب من الفيضان في قارب بنى عليه بيتاً ورسا القارب على جبل في جزر هاواي وقد قدم قرابين للسماء لخلاصه اذ قدم ثمرة الكافا وخنزيراً وجوز هند.

يارولونغور: - هو الثعبان النحاسي العائد لقبيلة (مورنغن) في شمال استراليا وتروي القبيلة أن إمراتين كانتا تعاشران رجالاً من إحدى القبائل المحرمة على نساء القبيلة وفي أحدى المرات ذهبتا الى بشر (مارمانا) المقدس حيث أن روح جدهما الأكبر تسكن في أعماقها وبدأتا بطبخ بعض الصيد لأن احداهما ولدت حديثاً من الزنا وبدأت احدى الفتيات بجمع لحاء الشجر لتغطية الوليد حديثاً وعند طبخهما الصيد بدأت الأسماك تقفز من النار الى البئر وتبعتها احداهما وسقط من طمثها في ماء البحيرة فشم الجد الأكبر رائحة الفضيحة ففاضت مياه البئر وابتلعت الفتاتين ووليدهما واجتمعت الأفاعي لدراسة الموضوع فاعترف الجد بابتلاع

نسله أي الفتاتين والطفل وتقرر اعادتهم.

و (يارولونغور) هو جد القبيلة ويعتقدون أن صوته كالرعد ويسكن مياها مثل قوس قزح على شكل ثعبان وترتبط عبادته بالخصب أيضاً ومن تقاليد القبيلة الاستعانة بساحر الأفاعي لإسقاط المطر.



# الفهرست

| ٥   | مقدمة : معنى الأسطورة                                        |
|-----|--------------------------------------------------------------|
| ٧   | أصل الأسطورة                                                 |
| 11  | الأساطير الحديثة                                             |
|     | أساطير غرب آسيا                                              |
| 0 A | جنوب ووسط آسيا : الهند وسريلانكا والتيبت                     |
|     | شرق آسيا: سيبيريا ـ منغوليا ـ الصين ـ اليابان وجنوب شرق آسيا |
| 771 | أوروبا: اليونان ـ روما ـ أراضي شعب السلت ـ شهال وشرق اوروبا  |
| 177 | أميركا : أميركا الشهالية ـ الوسطى والجنوبية                  |
| 711 | أفريقيا: الصحراء غرب وشرَّق الساجل وجنوب افريقيا ومدغشقر     |
| 741 | الأوقيانوس: بولينيزيا ـ مالينيزيا ـ ماكرونيزيا ـ استراليا    |









# قاموس أساطير العالم

## أصل الأسطورة

إن الاهتمام الحديث بالأسطورة بشكل اعترافاً عاماً بقوة هذه القصص الشعرية، ولكن لازال هناك عدم اتفاق على مدى قوة الأسطورة فأفلاطون مثلاً والذي كان أول من استخدم كلمة الأسطورة لم يعن في تعريفه أكثر من حكاية القصص والتي توجد فيها عادة شخصيات أسطورية، أما أشخاصها الرئيسيون فلم يكونوا آلهة دائماً لأن اليونانيين كان لديهم عدد لا يحصى من الأبطال مثل هرقل وجيسون وثيوس، وهم أشهر أبطالهم، وربما أخذ هرقل أعماله الإثني عشر بسبب عداء الآلهة هيرا، ولكن مغامراته الإنسانية الخارقة لا ترقى إلى حد الألوهية، ويبقى النموذج للإنسان الذي لا يقهر. وتقول نظرية أخرى أن الأسطورة مستقاة من الطقوس وهذه النظرية مفتوحة للتساؤلات حتى في تقاليد غرب آسيا الأسطورية التي تعتبر المنبع الأول لهذه الشهادة.

#### التقاليد العظيمة

لقد تم تنظيم هذا الكتاب لبحث سبعة تقاليد عظيمة من الأساطير العالمية خاصة أساطير غرب وجنوب وأواسط آسيا، أوروبا، أميركا، إفريقيا، والأوقيانوس. وفي كل من هذه المناطق توجد أساطير متميزة وعظيمة ففي غرب آسيا توجد ملحمة جلجامش السومرية الكونية. أما في أوروبا والأساطير اليونانية فتوجد أسطورة أودن، وفي أوقيانوس بولينيزيا فتروي القصص عن أعمال ماوي، ولكن لأسباب جغرافية فإن هناك درجة من التناسق الداخلي يمكن أن نعزوه إلى التأثير المتبادل. إن تأثير الزرادشتية الثنائية على الأديان هي نقطة تجدر الإشارة إليها. وقد تطور تقليدان في الأساطير في غرب آسيا وكان لهما تأثير كبير على أوروبا، بينما تغلغلت أساطير جنوب وأواسط آسيا بواسطة المعتقدات الهندوسية والبوذية.



